
1 
 

Michel NODÉ-LANGLOIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trans-substantiel 

 

Libre méditation sur l’Eucharistie 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Toulouse – 2026 

 



2 
 

 

  



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prélude  

  



4 
 

  



5 
 

 

Cet écrit voudrait être ce que son sous-titre indique : une méditation. Méditer, c’est penser 

plus pour aimer mieux, et cela parce que, avant tout, l’on aime ce à quoi l’on pense.  

La méditation mobilise toutes les formes du discours intérieur. Mais elle doit en fin de 

compte céder le pas à l’oraison silencieuse. La première espère en fait conduire à la seconde : celle-

ci est le fruit d’un don gratuit et reçu, plutôt que d’une activité volontaire qui demande un effort 

d’attention. La vertu propre de la méditation, c’est de nourrir le silence de l’adoration, lequel reste 

paradoxalement plein de ce dont il estompe la présence dans la conscience de celui qui adore – 

mais l’activité vivificatrice de l’âme n’est-elle pas pour sa plus grande part inconsciente ?… 

La méditation est un acte de l’animal doté d’intelligence qu’est l’être humain. Elle se dis-

tingue d’une pure spéculation intellectuelle, telle que la résolution d’une équation mathématique. 

Mais l’intellect s’y trouve engagé, notamment pour éviter que la méditation ne soit submergée d’un 

flot incontrôlé de représentations imaginaires : la méditation trouve à se nourrir d’images, mais 

celles-ci n’y ont de place que par leur rapport à des vérités – les vérités de foi – qui sont de l’ordre de 

la pensée. 

Plutôt que d’effacer l’intelligence et ses requêtes pour faire place au cœur et à ses élans, on 

voudrait enlacer l’un et l’autre, en sorte que l’intelligence du mystère, aussi loin qu’elle est possible, 

conduise d’elle-même à la contemplation amoureuse de ce qu’elle ne peut que viser, sans en épuiser 

la jouissance. On voudrait ce faisant répondre au vœu que formulait le cardinal Charles Journet1 

d’une « théologie à genoux », une théologie qui pense d’autant mieux qu’elle pense agenouillée, 

permettant à cet humble geste de prendre tout son sens en conduisant l’intelligence à l’extrême de 

ses possibilités. Le pape Léon XIV a fait écho au cardinal en déclarant à Saint-Jean-de-Latran, le 

25 mai 2025, que « la communion se construit d'abord “à genoux”, par la prière et l'engagement 

constant dans la conversion ». 

C’est pourquoi l’on n’adoptera pas d’emblée la posture d’un thésard en théologie, mais 

plutôt celle d’un simple fidèle : puisse-t-il être assez simple pour que, selon la parole du psalmiste, 

il soit « rendu sage2 » ! 

On tentera donc d’abord d’approcher méditativement le mystère, comme on s’approchait 

naguère de la table de communion, et aujourd’hui de celui ou celle qui a reçu l’office de la distribuer. 

On explorera ensuite les éléments de pensée que des siècles d’expérience chrétienne ont élaborés 

pour permettre à la foi de se dire à elle-même, d’exprimer intérieurement autant qu’extérieurement 

ce à quoi elle attache amoureusement l’âme de celui ou celle qui la professe. Cette profession reste 

 
1 1891-1975. 
2 Ps 19/18, 8. 



6 
 

parfois très implicite, mais elle est vouée à s’expliciter dès lors qu’il est demandé au croyant, selon 

l’injonction de Pierre, d’être « toujours prêt à répondre à quiconque [lui] demande de rendre raison 

de l’espérance qui est en [lui]3 ». 

Aussi bien ne pourra-t-on éviter d’affronter des notions d’un abord apparemment difficile, 

auxquelles ont recouru la foi priante, et la théologie qui en a émané, pour accéder à cette « intelli-

gence de la foi » qui définit la théologie4.   

Au cœur de ces notions se trouve celle de transsubstantiation, apparue dans les textes magis-

tériels dès le XIe siècle. On en a tiré le titre du livre, en s’inspirant d’un autre terme : consubstantiel, 

terme un temps éclipsé et récemment rétabli dans la liturgie en langue française. Les conciles œcu-

méniques de Nicée (325) et de Constantinople (381) l’avaient consacré au IVe siècle, pour une 

formulation intelligente autant qu’intelligible du mystère trinitaire professé par le Credo chrétien5. 

Le Symbole dit « de Nicée-Constantinople » confessait – explicitement pour le Fils et im-

plicitement pour le Saint-Esprit – la consubstantialité des « Personnes » divines : elles constituent, 

dans et par les relations qui font qu’aucune ne peut exister sans les autres, une seule et même réalité 

subsistante, c’est-à-dire existant en soi à part de tout le reste. 

La subsistence de l’unique substance divine n’est rien d’autre que la transcendance de l’être divin 

par rapport à tout ce qui n’est pas lui : le créé. Or, quoi qu’il en soit de la profondeur du mystère 

du « Dieu trois-en-un », et des efforts de pensée qu’il demande à l’intelligence non moins qu’au 

cœur, la subsistence transcendante de l’être divin est moins difficile à penser que l’idée d’un change-

ment de substance, que dénote le terme de transsubstantiation, consacré comme expression adéquate 

du dogme depuis le concile de Trente6. 

La foi s’est développée historiquement en produisant des fruits qui lui sont propres. Si elle 

a eu et a toujours besoin de recourir à ce terme, elle a plus encore besoin d’en saisir autant qu’il est 

possible la signification, soit de le comprendre en quelque manière, même si elle se sent impuissante 

à en épuiser la compréhension, et à rendre complètement visible ce qui en cette vie reste au-delà 

de toute visibilité. 

On a voulu puiser, pour servir à cette compréhension, dans les textes du Docteur à qui fut 

confiée en son temps la composition de l’Office du Saint-Sacrement, celui du dimanche appelé 

 
3 1P 3, 15. 
4 Fides quaerens intellectum, « la foi en quête d’intelligence », selon l’expression d’Anselme de Cantorbéry dans le 

Prologue de son Proslogion. 
5 Voir : Michel NODÉ-LANGLOIS, La Trinité, éd. Saint-Léger, septembre 2025. 
6 Le ch. 4 du Décret sur l’Eucharistie du Concile de Trente (1545-1555) est cité intégralement dans le Caté-

chisme de l’Église Catholique (1992), n° 1376 : « Parce que le Christ, notre Rédempteur, a dit que ce qu’Il offrait sous 
l’espèce du pain était vraiment son Corps, on a toujours eu dans l’Église cette conviction, que déclare le saint Concile 
de nouveau : par la consécration du pain et du vin s’opère le changement de toute la substance du pain en la substance 
du Corps du Christ notre Seigneur, et de toute la substance du vin en la substance de son Sang ; ce changement, l’Église 
catholique l’a justement et exactement appelé transsubstantiation ». 



7 
 

autrefois « Fête-Dieu ». Auteur de la célèbre hymne toujours chantée Pange lingua, Thomas d’Aquin 

est réputé, parmi les Docteurs de l’Église, autant pour son exploration théologique du mystère de 

l’Eucharistie que de celui de la Trinité. 

Ici comme là, le « Docteur angélique » a trouvé dans la philosophie, et plus particulièrement 

dans celle d’Aristote, des éléments conceptuels qui, depuis les premiers siècles de l’Église, parais-

saient donner le moyen d’une formulation intelligible des objets spécifiques de la foi chrétienne. 

On trouvera en appendice une traduction des « questions » de la Somme de théologie que Thomas a 

consacrées7, parmi celles qui traitent de l’Eucharistie, au mystère du pain devenant vrai Corps du Christ. 

En commençant par réfléchir à ce que ces textes comportent de plus saillant, on voudrait 

montrer dans un deuxième temps que, loin de clore et de figer la formulation du mystère, Thomas 

ouvrait la voie d’un approfondissement de la conceptualisation dont la philosophie grecque, et son 

exploitation par les Pères de l’Église, offraient les moyens. La notion exigeante, à la fois rigoureuse 

et opaque, de transsubstantiation conduit logiquement à réfléchir sur ce qu’il faut entendre par le 

terme de substance, donc par celui de subsistence, qui désigne la manière proprement substantielle 

d’exister. 

Il faut de la métaphysique pour expliciter le mystère en cédant aux requêtes de l’intelligence. 

Mais il faut pour cela une métaphysique « à genoux », qui sache qu’elle ne dira jamais rien de plus 

que l’acte de foi de l’apôtre Thomas, devant son maître ressuscité, acte que tout communiant est 

appelé à reproduire pour lui-même : « Mon Seigneur et mon Dieu ! » Le croyant voit ce qui a tout 

l’air d’être un bout de pain, sur lequel il vient d’être dit : « Ceci est mon corps ». Quoi qu’il en soit 

de son degré de compréhension intellectuelle, il dit intérieurement, par pure confiance en la véracité 

des paroles de Jésus8 : « C’est Lui, c’est vraiment Lui que je vois, puisqu’Il l’a dit ». Car son corps, c’est 

Lui : c’est Lui qui se rend miraculeusement et corporellement présent.  

Le réalisme métaphysique vient conforter le réalisme ordinaire et humble de la foi, laquelle 

croit à la fois ce qu’elle voit (les aspects sensibles) et ce qu’elle ne voit pas (le Verbe encore et 

toujours incarné). Or le premier réalisme est en vérité à l’école du second, sachant qu’il n’a rien 

d’autre à faire savoir que ce que sait, en le croyant, n’importe quelle « petite vieille (vetula)9 » venue 

 
7 Somme de théologie, 3ème partie, q. 75 à 77. On a pris le parti de réduire le texte des articles à l’ « autorité » (c’est-

à-dire la source) citée par Thomas, et la réponse à la question que cette autorité motive, en s’opposant aux autres sources 
citées en sens contraire. Une traduction complète, comportant les objections initiales et les réponses à chacune, peut 
être trouvée à l’adresse : https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-
aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html. 

8 « Lors de l’accomplissement du sacrement, le prêtre ne se sert plus de ses propres paroles, mais des propos 
du Christ. C’est donc le propos du Christ qui accomplit le sacrement » (AMBROISE DE MILAN, Le très-haut saint mystère, 
L. IV, ch. 6, ML 217, 859 – cité par Thomas d’Aquin, loc. cit., q. 78, a. 1). 

9 THOMAS D’AQUIN, Commentaire du Symbole des Apôtres, Prologue. 



8 
 

à la table du Seigneur pour Le voir, L’adorer et Le consommer, afin de L’aimer en « gardant son 

commandement10 ». 

L’explicitation métaphysique du mystère peut faire fond sur les concepts qui sont les fruits de 

l’intelligence, lorsque celle-ci ne craint pas de pousser sa spéculation aussi loin qu’il lui est possible. 

Cette explicitation montre qu’il n’y a rien dans l’acte de foi qui contrevienne aux exigences de 

l’intelligence raisonnante, et il importe que ces exigences soient satisfaites indépendamment de 

l’acte de foi, autrement dit en se tenant sur le plan du savoir spéculatif. Cela relève de la philosophie. 

Il appartient à la théologie, en tant que distincte « génériquement (secundum genus)11 » de la philoso-

phie, de mettre les acquis de la philosophie au service de l’acte de foi, en acquiesçant à toute la 

vérité dont ces acquis sont porteurs, pour autant qu’ils soient fruits d’un authentique amour de la 

sagesse, c’est-à-dire de la vérité accomplie. Mais jamais la spéculation – quelques fruits qu’elle porte, 

que ce soit dans sa mise en œuvre philosophique ou dans son exploitation théologique – ne rem-

placera l’acte de foi lui-même : elle ne peut se considérer comme un substitut suffisant de ce dernier. 

C’est cet acte qui assume en lui-même, et porte à l’incandescence, tout ce dont une spéculation 

poursuivie dans l’humilité peut le nourrir. Le « C’est ta face, Seigneur que je cherche12 » du psalmiste 

s’accomplit, quoiqu’encore obscurément et de façon voilée, dans la parole d’adoration du commu-

niant : « C’est Toi, Seigneur, que je vois ». 

 

Une dernière remarque. Si bien secourue qu’elle soit par l’intelligence et ses concepts, la 

méditation du « Grand mystère – Magnum mysterium13 » s’avère vite être une épreuve autant qu’une 

aventure : toute avancée y est chaque fois une relance, induisant la certitude que l’on n’en aura 

jamais fini avec elle, ce qui est somme toute assez conforme à son objet… 

Qu’on veuille donc pardonner à sa mise par écrit de n’avoir pu s’assurer une linéarité qui eût 

évité toute redondance, et qu’on fasse de celle-ci le moyen d’une rumination, qui fait toute l’essence de 

la « Lectio divina » !… 

 

 
10 Jn 14, 15-21-23. 
11 THOMAS D’AQUIN, Somme de théologie, 1ère partie, q. 1, a. 1, ad 2. La théologie comme « science sacrée (doctrina 

sacra) » diffère génériquement de la « partie de la théologie qui fait partie de la philosophie » (loc. cit.) en ce que la première 
théologie a pour principes les articles de foi, traduction en langage humain de la science divine, tandis que la seconde n’a 
d’autres principes que les évidences intellectuelles – tel le principe dit « de contradiction » – qui sont à la base de toute 
connaissance rationnelle. 

12 Ps 27/26, v. 8. 
13 « O magnum mysterium, et admirabile sacramentum, ut animalia viderent Dominum natum, jacentem in praesepio ! Beata 

Virgo, cujus viscera meruerunt portare Dominum Christum. Alleluia – Ô grand mystère, et  admirable sacrement, que des 
animaux voient leur Seigneur nouveau-né, couché dans une mangeoire ! Heureuse Vierge, dont le sein a mérité de 
porter Le Christ Seigneur. Alléluia ! » (Matines grégoriennes de Noël). – L’expression initiale de l’hymne s’applique 
aisément au Saint-Sacrement, car l’âne et le bœuf de la crèche ne voyaient pas plus la Divinité, dans son Incarnation, 
que le communiant qui s’approche de la Sainte Table. 



9 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Approche du Mystère 

  



10 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



11 
 

Vers l’autel 

 

Qui s’avance pour recevoir le Très-Saint-Sacrement n’a rien de mieux à se dire sinon qu’il 

se rend à un rendez-vous d’amour. 

Non pas de ces rendez-vous mondains cultivés par l’art des lettres ou des images. Plutôt de 

ceux que se réservent des conjoints fidèles, afin de consolider leur relation intime, celle qui leur 

donne de n’être « qu’une seule chair14 ». 

À en croire les auteurs sacrés, l’union de ceux qui se donnent ainsi l’un à l’autre suscite une 

réalité nouvelle, charnellement accomplie mais indécelable physiquement, sinon à travers une com-

plicité devenue sensible, que ne laissent pas d’apercevoir ceux qui les approchent. Chacun était et 

demeure la « chair » qu’il est, soit la réalité concrète de sa personne « en chair et en os ». L’Écriture 

lui révèle néanmoins que, par la libre décision qui l’unit à l’autre, et le contact intime qui lui en offre 

l’expression la plus intense, il devient le ministre n’une nouvelle « incarnation », par laquelle les 

deux chairs en viennent à n’en faire plus qu’une : celle-ci n’a pas d’autre face visible que la leur, 

mais elle a une face secrète qu’ils sont seuls à connaître, et peut-être en partie seulement. 

Deux en un – ou plutôt « Trois-en-un », comme il est dit d’une huile célèbre qui a la pro-

priété de dégripper les contacts, tout autant que de la Sainte Trinité : l’union conjugale – quand elle 

est réelle et non pas « nulle » – induit la coexistence unifiante de ces trois réalités que sont les deux 

conjoints et leur unité amoureuse : ceux-là ne sont rendus tels que par celle-ci, et celle-ci n’existe 

que par leur libre décision, ainsi que toutes les formes d’intimité spirituelle autant que charnelle, 

charnelle autant que spirituelle, qui l’expriment et la fortifient. Ainsi se « fait l’amour », entre des 

personnes créées « à l’image de Dieu15 ». 

 

Lorsque saint Jean instruit ceux à qui il écrit, il dit leur transmettre, parlant de lui et des 

autres premiers intimes de Jésus, « ce que nos mains ont touché du Verbe de vie16 ».  

Il pouvait bien penser entre autres à l’apôtre Thomas, dont il rapporte l’épisode de brève 

incrédulité qui a rendu celui-ci célèbre, et l’injonction qui l’en a sauvé de « mettre la main dans [le] 

côté17 » du Crucifié. 

 
14 Gn 2, 24, cité en Mc 10, 8 et 1 Co 6, 16. 
15 Gn 1, 27, où la sexualité de l’homme et de la femme est mentionnée immédiatement après leur création « à 

l’image et comme une ressemblance » de leur Créateur. 
16 1 Jn 1, 1. 
17 Jn 20, 27. 



12 
 

C’est aussi un contact avec le vêtement que Jésus portait qui a guéri l’hémorroïsse de son 

mal18. Et le Christ a loué la femme qui lui témoignait son amour, en l’oignant d’un parfum de grand 

prix19, voire celle, mal vue, qui en larmes lui baisait les pieds, et les essuyait de ses cheveux20.  

Quant à Marie-Madeleine, il lui demanda seulement, au matin de sa résurrection, d’attendre 

pour le « toucher21 » que celle-ci soit pleinement accomplie par sa « montée22 » vers le Père : c’est à 

celui-ci qu’il se réservait en premier, invitant Marie à respecter cette réserve, laquelle ne serait plus 

de mise lorsqu’il reviendrait charnellement vers les siens, que ce soit pour faire entrer Thomas dans 

la grâce de la foi, ou pour partager de la nourriture avec ses disciples23. 

 

On voit à l’œuvre dans tous ces cas ce qu’on peut bien appeler un toucher salvifique, dont la 

forme suprême et définitive est assurément l’Eucharistie, et plus précisément ce qui en constitue le 

cœur, qui donne tout son sens au « sacrifice d’action de grâces24 » appelé par les Psaumes : la mise 

en présence intime de chaque croyant avec le Ressuscité. Celle-ci se réalise non seulement par la 

réception spirituelle de la Parole divine publiquement transmise (la « Liturgie de la Parole »), mais 

aussi par la réception, physique autant que spirituelle, de ce « pain » que Jésus a offert en partage à 

ses Apôtres en disant : « Ceci est mon corps25 ».  

« C’est de l’écoute que vient la foi26 », enseigne Paul. Écouter, c’est faire sien ce qu’on entend. 

Écouter la Sainte Écriture, c’est faire sien – ou plutôt : laisser devenir sien – le Verbe divin. Celui-

ci se rend réellement présent au moyen des mots humains qui, depuis le temps de sa venue sur 

terre, ont transmis fidèlement l’enseignement de ce qu’il était dans sa réalité de Fils éternel, et de 

ce pour quoi il avait « pris chair de la Vierge Marie27 ».  

La foi qui naît de l’écoute est une réalité tout intérieure, parfois imperceptible à celui même 

qui la reçoit, la confesse, au besoin sans ressentir d’élan affectif particulier, mais dans l’offrande de 

soi-même à ce Créateur qui est aussi son Rédempteur28. 

Or Jésus n’a pas seulement appelé à la conversion et à la « circoncision du cœur » qu’an-

nonçaient et appelaient la Loi et les Prophètes29. Il leur a donné la forme du « mémorial30 » de sa 

 
18 Cf. Mt 9, 20-22. 
19 Cf. Mt 26, 6-13 ; Mc 14, 3-9 ; Jn 12, 1-8. 
20 Cf. Lc 7, 37-48. Jean identifie cette femme à Marie, sœur de Lazare, en Jn 11, 2. 
21 Jn 20, 17. Grec ἅπτου (*haptou), impératif du verbe ἅπτομαι (*haptomaï), construit avec le génitif. 
22 Ibid.  
23 Cf. Jn 21, 12, et Lc 24, 30. 
24 Ps 50/49, 14 ; 107/106, 22 ; 116/114-115, 17. « Action de grâces » est la traduction littérale du grec 

εὐχαριστία (*eukharistia). 
25 Mt 26, 26 ; Mc 14, 22 ; Lc 22, 19 ; 1 Co 11, 24. 
26 Rm 10, 17. 
27 Credo de Nicée-Constantinople. 
28 Cf. Is 54, 5. 
29 Cf. Dt 30, 6 ; Jr 4, 4 ; Rm 2, 29. 
30 Cf. Lc 22, 19 ; 1 Co 11, 24. La Cène, réitérée à chaque messe, fut le moment inaugural de la Passion. 



13 
 

Passion : le sacrifice eucharistique annonce celle-ci en la rappelant31, donnant ainsi à quiconque se 

fait disciple de Jésus de s’unir à son acte rédempteur, quand même il ne lui serait pas demandé de 

subir un semblable martyre. 

 

Le Christ s’offrait se donnait donc à manger, après avoir martelé devant les foules, au grand 

scandale de certains, que « [son] corps [était] vraiment une nourriture32 », et que « quiconque ne 

mangerait pas la chair du Fils de l’homme [n’aurait] pas la vie en [lui]33 ». Cette manducation est le 

fruit et l’acte final du sacrifice eucharistique. 

Sans doute peut-on se dire que la petite parcelle reçue du pain offert sur l’autel n’est pas de 

nature à nourrir l’organisme de celui qui l’ingère, soit à satisfaire les besoins que sa constitution 

physique lui impose : on comprend que la nutrition dont il est question ici est d’essence tout aussi 

spirituelle que la réception du Verbe divin dans l’audition de ses paroles. Il n’en reste pas moins 

que Jésus a poussé l’audace jusqu’à exiger qu’on le mange. 

Il y a lieu d’être attentif ici à ce en quoi consiste une manducation, sous ses aspects les plus 

concrets. De même que l’audition est présupposée à l’intelligence d’une parole, et à l’adhésion à ce 

qu’elle dit, de même la nutrition physique de l’animal humain a-t-elle pour premier médiateur sa 

mise en contact avec ce dont l’ingestion et la digestion doivent lui permettre de refaire sa substance 

et ses forces. 

On conviendra qu’ici la digestion n’est pas l’aspect majeur du processus recommandé par 

Jésus. Comment en revanche ne pas s’émerveiller, ou admirer34 – en donnant à ce verbe toute la 

force qu’il avait encore dans la langue du XVIIe siècle, celle de Descartes et de Pascal, comme de 

saint François de Sales – que Jésus ait légué à ses disciples un moyen unique et irremplaçable d’en-

trer en contact avec la Divinité ? 

Thomas, dit l’Évangile, n’a même pas touché son Maître, comme celui-ci l’y appelait, avant 

de s’écrier : « Mon Seigneur et mon Dieu35 ! » Quant au communiant, il peut bien, faisant mémoire 

du sacrifice du Christ, s’adresser silencieusement à lui, en revenant à sa place, et murmurer inté-

rieurement : « Mon Dieu, je Te touche, c’est Toi que je touche… », car c’est bien ce que l’oblige à 

se dire une foi qui ne triche pas avec les paroles du Sauveur. 

Jésus a inventé les conditions qu’aucun sacrifice antérieur, et sans doute même aucun culte, 

n’aura proposé à ses fidèles. Lesdits sacrifices, actes religieux par excellence, honoraient la Divinité 

en lui consacrant des fruits dont les humains lui étaient redevables, et en signifiant par là-même la 

 
31 Prière de l’anamnèse, aussitôt après la consécration des Saintes Espèces. 
32 Jn 6, 55. 
33 Jn 6, 53. 
34 Ce verbe a la même racine que le terme miracle. 
35 Jn 20, 28. 



14 
 

conscience qu’ils avaient de leur dépendance et de leur subordination. Jésus quant à lui, loin de 

laisser la Divinité dans sa transcendance inaccessible, offre à la foi du croyant la certitude que son 

dessein secret est de se rendre littéralement tangible, soit d’abolir physiquement la distance entre le 

Créateur et sa créature. 

Quelle plus grande intimité avec son Dieu la personne créée pourrait-elle désirer ? Com-

ment ne sentirait-elle pas à quel point la dignité de sa condition charnelle est ainsi célébrée par celui 

à qui elle la doit ? Qui donc a mieux célébré et exalté la chair, non pas sous la forme de ce « dérè-

glement de tous les sens36 » en lequel tel poète fameux mettait son espérance, mais par l’humble 

certitude que Dieu lui-même vient toucher, en se laissant toucher, celui ou celle qui, tel saint Pierre, 

serait plutôt porté à dire spontanément : « Éloigne-toi de moi, Seigneur, car je suis un homme 

pécheur37 ! » L’Eucharistie porte plutôt à dire : « Fais-toi proche, Seigneur ! » 

 

 

Toucher l’Absolu 

 

Recréer l’intimité du Créateur et de la créature qui est « à son image », c’était sans doute 

bien cela que le Christ Jésus avait reçu mission de restaurer, sans reculer au bout du compte devant 

le sacrifice qui le substituerait à toutes les victimes antérieures. De celles-là il était déjà dit qu’elles 

ne sauraient attirer le regard de la bienveillance divine autant qu’un cœur humain qui se livre tout 

entier à la munificence du Créateur : « Le monde est à moi, et tout ce qu'il renferme. Est-ce que je 

mange la chair des taureaux ? Est-ce que je bois le sang des boucs ? Offre à Dieu un sacrifice 

d’actions de grâces38 ! » – « Tout cela, c’est ma main qui l’a fait, et tout cela est à moi – oracle du 

Seigneur. Celui que je regarde, c’est le pauvre, celui qui a l’esprit abattu et tremble à ma parole39 ». 

Intimité de celui dont chacun peut dire, à l’instar de saint Augustin, qu’il lui est plus intime 

que lui-même40. Le Verbe a voulu commencer sa carrière terrestre en se développant dans les en-

trailles d’une mère humaine. Se donner à manger et à boire sous l’aspect d’un pain et d’un vin, 

c’était comme nous élever, en se fondant en nos propres entrailles, à la dignité de celle qu’il avait 

choisie pour le mettre au monde – le donner au monde. 

Qui pourrait mieux que le Verbe éternel, le « Dieu-Fils-Unique-qui-est-au-sein-du-Père41 », 

savoir ce qu’est l’intimité ?  

 
36 Arthur RIMBAUD, Lettre dite « du voyant », 15 mai 1871. 
37 Lc 5, 8. 
38 Ps 50/49, 12-14. 
39 Is 66, 2. 
40 « Interior intimo meo » (AUGUSTIN D’HIPPONE, Confessions, III, 6, 11). 
41 Jn 1, 18. 



15 
 

L’Eucharistie nous en dit long à ce sujet, mais d’une manière qui doit bien d’abord nous 

sembler paradoxale. Car nous n’ignorons pas la dimension spirituelle de l’intimité. Nous savons 

quel est le privilège de ces biens que les philosophes dénomment communicables, pour les distinguer 

de ceux qu’ils dénomment partageables. Les premiers, opposés en cela aux seconds, sont ceux dont 

la détention par l’un n’évince personne d’autre : c’est évidemment ce qui se produit lorsque, moyen-

nant nos paroles, nous nous communiquons nos idées, de telle sorte que la possession de celles-ci, 

quand nous nous comprenons, nous devient réellement commune. Nous ne pouvons en revanche 

occuper un même espace, alors même que nous pouvons partager un lieu de vie, c’est-à-dire en 

occuper chacun momentanément des parties distinctes. Nous pouvons être plusieurs à nous nourrir 

aux mêmes idées, mais non pas absorber et digérer à plusieurs les mêmes denrées. 

Nos intimes sont ainsi ceux dont nous connaissons le plus de ce qu’ils savent d’eux-mêmes, 

et qui nous sont en permanence plus présents que n’importe qui d’autre, même si la conscience de 

cette présence ne va pas sans intermittence : nous ne pensons pas toujours à eux. Seuls des êtres 

dotés de la capacité spirituelle qu’est l’intellect sont capables d’une telle intimité, soit d’une commu-

nion de pensée qui va au-delà d’une similitude de sentiments. Les sentiments ne résident qu’en l’être 

qui les éprouve, tandis que des pensées intelligibles ont le pouvoir d’informer identiquement des 

consciences diverses,  d’être simultanément présentes en chacune d’elles. 

Le paradoxe eucharistique est que Jésus ne s’est pas contenté d’offrir pour notre salut une 

union spirituelle avec Dieu – le Dieu qu’il venait achever de révéler, moyennant l’infusion dans les 

âmes de l’Esprit même de ce Dieu. C’est une telle infusion qui avait inspiré les Prophètes42, et elle 

devait se déchaîner à partir de la Pentecôte qui suivit la résurrection du Christ. Jésus avait annoncé 

cette irruption de « l’Esprit qui donne la vie43 », mais au moment même où il la promettait, il posait 

l’acte par lequel la réception de sa propre « chair » – la « chair du Fils de l’homme » – devenait 

concrètement source de cette vie, et son moyen indispensable44. 

Cette chair, il l’appelle « ma chair », pour l’opposer à « la chair » en général, qu’il déclare 

« sans profit45 » : « Le pain que je donnerai, c’est ma chair pour la vie du monde46 ». La chair dont il 

s’agit ici est bien une nourriture offerte, et non pas un attrait qui détourne de Dieu47. À cette nour-

riture est attribué le même pouvoir vivifiant qui est attribué quelques lignes plus loin à l’Esprit. 

 
42 Cf. Ez 3, 24. 
43 Jn 6, 63. 
44 Cf. Jn 6, 53.  
45 Jn 6, 51 et 63. Sous cette dénomination générale, la chair désigne la vie d’une créature tournée vers elle-

même et détournée par ses affects passionnels de se rapporter à Dieu. C’est ce détournement que Blaise Pascal appelait 
« divertissement » (Pensées B 139, L 136). 

46 Jn 6, 51. 
47 Tel est le sens du terme chair quand il est pris au sens péjoratif de l’inclination au péché (et pas seulement 

au « péché de la chair » !...). 



16 
 

Heureux paradoxe eucharistique et christique : la vivification par l’Esprit est identifiée à la 

vivification par la chair, la vivification spirituelle à la vivification charnelle ! 

On perçoit ici tout le sens de l’institution de l’Eucharistie, un sens que le communiant peut 

à la fois concevoir et ressentir. On envisage difficilement une intimité avec Dieu autre que spiri-

tuelle, car « Dieu est Esprit48 ». Or Jésus, dont la connaissance de l’intimité divine précède et dé-

passe toute autre, a néanmoins choisi d’instaurer la condition d’une intimité physique, moyennant 

un contact suivi d’une assimilation, qui sanctifient la personne créée au tréfond de son organisme. 

Le communiant est en droit de se demander quelle plus grande intimité il pourrait avoir 

avec son Créateur, quand la réception des « Saintes Espèces » abolit toute distance physique entre 

eux. Il peut assurément se dire – le dogme auquel il ajoute foi le lui apprend – qu’il ne connaît pas 

encore cette intimité accomplie que sera pour lui la vision béatifique, connaissance intuitive de l’es-

sence divine elle-même : vision « face à face », et non plus « spéculaire et énigmatique49 ». « Bien-

aimés », écrit saint Jean, « nous sommes dès à présent enfants de Dieu, et ce que nous serons n’ap-

paraît pas encore. Nous savons que, lorsque Lui sera apparu, nous lui serons semblables, parce que 

nous le verrons tel qu’il est50 ». Or Jésus n’a-t-il pas lui-même laissé entendre que l’Eucharistie aurait 

encore sa place au Ciel, rassemblement des ressuscités dans la gloire de leur Créateur : « Je vous le 

dis, je ne boirai plus désormais de ce fruit de la vigne jusqu’à ce jour où j’en boirai un nouveau, 

avec vous, dans le royaume de mon Père51 ». Luc confirme : « Vous mangerez et boirez à ma table 

dans mon Royaume52 ». 

 

Ceux qui les premiers purent saisir tout le sens et la portée de l’Eucharistie furent peut-être 

ces deux pèlerins rejoints par Jésus sur la route d’Emmaüs, le soir de sa résurrection. Et peut-être 

est-ce à eux qu’il revint de faire comprendre ce sens et cette portée aux Apôtres. Pour ces derniers, 

les gestes et les paroles de la Cène devaient bien être encore mystérieux : en fait de temps pour y 

réfléchir, ils n’avaient eu que la nuit de l’arrestation et du procès de Jésus ; puis la journée de sa 

marche au supplice et de sa sépulture ; et pour finit le silence sans doute abattu du Sabbat. Une 

catastrophe… 

Saint Luc rapporte qu’après avoir ignoré un long moment son identité, les pèlerins en ques-

tion ne reconnurent Jésus qu’à la « fraction du pain53 ». Peut-être ne l’avaient-ils jamais vu que de 

loin, ou bien était-il méconnaissable après sa traversée de la mort… Sans doute est-ce par une grâce 

 
48 Jn 4, 24. 
49 1 Co 13, 12. 
50 1 Jn 3, 2. 
51 Mt 26, 29.  
52 Lc 22, 30. 
53 Lc 24, 35. 



17 
 

intérieure spéciale que « leurs yeux s’ouvrirent54 ». Or ils s’ouvrirent sur… rien, ou du moins sur 

personne, puisque celui qu’ils identifiaient enfin avait disparu. Une disparition de fait bien inatten-

due, énigmatique et surprenante, pour que ladite grâce produise aussitôt tout son effet, à savoir : la 

foi, et le besoin immédiat d’aller conforter celle des fidèles restés à Jérusalem, lesquels venaient de 

recevoir l’annonce de la résurrection55.  

De celle-ci, ceux-là n’avaient rien de plus à dire que ce dont les saintes « femmes56 » et 

« Simon57 » avaient été les témoins. Mais les premiers convives de Jésus ressuscité pouvaient faire 

part de leur propre expérience de reconnaissance : expérience inouïe, qui conjugue identification et 

disparition. C’est Jésus que, sans le savoir, ils avaient prié de prolonger sa présence auprès d’eux, 

heureux qu’ils étaient d’entrer dans une meilleure intelligence des Écritures qui les avaient nourris 

depuis leur enfance. Ils l’avaient invité à dîner. Et voici qu’il les quitte mystérieusement, leur laissant 

à sa place du « pain », partagé après la « bénédiction58 » rituelle.  

Jésus avait peut-être une manière toute à lui de bénir et de rompre le pain, mais c’est peu 

probable de la part du Juif fidèle qu’il était. Peu probable également que ses convives de ce soir-là 

aient eu auparavant, comme les Apôtres, l’occasion de le voir présider un repas pascal. En tout état 

de cause, ce n’est pas un geste qu’ils reconnurent : ce qu’ils reconnaissaient à l’occasion de celui-ci, 

c’est une personne, laquelle devint invisible aussitôt que reconnue. 

Ils l’avaient prié de rester avec eux, mais ce qui leur reste a tout l’air de n’être que du pain. 

Et si reconnaissance il y a, en même temps que disparition, il ne peut s’agir que d’une conscience 

que celui qui disparaît a répondu à leur prière en leur demeurant présent dans le pain qu’il leur 

laisse. Peut-être Jésus a-t-il prononcé pour eux les mêmes paroles qu’il avait réservées aux Apôtres 

lors de la Sainte Cène. Et peut-être ont-ils compris, en entendant : « Ceci est mon corps », que cela 

signifiait : « C’est moi – et c’est ainsi que je demeure avec vous – invisiblement ». Les convives de la 

Sainte Cène n’avaient pas eu à connaître, comme les pèlerins d’Emmaüs, la disparition mystérieuse 

d’un corps déjà glorifié, mais seulement la mise à mort tragique et dégoûtante d’un crucifié : pas de 

quoi conforter une foi encore bien fragile chez la plupart – mis à part peut-être la sainte Mère du 

Christ, et Jean son bien-aimé. 

Luc n’était pas à la Cène, et ne la connaissait que par ouï-dire, moyennant des récits dont il 

avait entrepris de vérifier soigneusement le bien-fondé59. Sa narration de l’épisode d’Emmaüs re-

court à des termes qui incitent à rapprocher les deux événements si proches dans le temps (du jeudi 

 
54 Lc 24, 31. 
55 Cf. Lc 24, 33-35. 
56 Cf. Lc 24, 1-8. 
57 Lc 24, 34. 
58 Lc 24,30. 
59 Cf. Lc 1, 1-4. 



18 
 

au dimanche) : « Et voici qu’allongé à table avec eux, ayant pris du pain, il prononça la bénédiction, 

et l’ayant rompu, il le leur donna60 ». Quand ils entendaient cela (car Luc était déjà lu en liturgie à 

l’époque où Paul écrivait à Timothée61),  les lecteurs du Ier siècle devaient bien suppléer in petto la 

suite du récit de la Cène, auquel ces mots faisaient manifestement écho. 

On en vient ainsi à penser que les pèlerins d’Emmaüs ont peut-être révélé aux Apôtres que 

l’Eucharistie était bien l’accomplissement de la promesse de Jésus : « Quant à moi, JE SUIS avec 

vous tous les jours jusqu’à la fin du monde62 ». 

 

 

Présence réelle 

 

À lire Luc, on ne peut qu’être sensible à la joyeuse certitude que les convives du Sauveur 

s’empressent d’aller communiquer à Jérusalem : peut-être déjà, si bref qu’ait été l’instant de leur 

confrontation au Mystère63, une certitude que celui en qui ils avaient mis leur espérance64 ne les 

abandonnait pas, mais leur restait présent dans le pain qu’il leur donnait à manger. Ce que le rapport 

des saintes femmes n’avait pas suffi à persuader65 devenait soudain une sorte d’évidence intérieure, 

moyennant l’offrande du plus humble des aliments. 

L’Invisible restait tangible, et s’offrait tel un aliment. 

Tout communiant est dès lors, ou peut être, l’héritier de cette joyeuse assurance que les 

convives d’Emmaüs furent apparemment les premiers à exprimer. Car les Apôtres, passés sans 

transition de la Cène à Gethsémani, n’en avaient guère eu le temps : ils n’avaient quitté la table du 

repas pascal qu’avec la conscience d’une obligation de « faire mémoire66 » de ce qu’ils ne compre-

naient sans doute pas. 

À chaque messe, le communiant réentend cette injonction, à laquelle répond la prière de 

l’Anamnèse. Mais lorsque – après s’être nourri, intellectuellement et cordialement, de la Parole dans 

laquelle l’Esprit se communique, et après avoir entendu le célébrant reprendre « in persona Christi » 

les mots de Jésus au cours de son dernier repas – le fidèle s’avance pour recevoir le Saint-Sacrement, 

 
60 Lc 24, 30, qui répète presque mot pour mot Lc 22, 19, qui décalque Mt 26, 26 et Mc 14, 22. 
61 Cf. 1 Tm 5, 18, et le commentaire de ce passage dans : Jean CACHIA, L’Évangile lu par un helléniste, éd. Saint-

Léger 2023, p. 182-187. 
62 Mt 28, 20. 
63 Ils n’avaient certes pas eu le temps de développer une théologie de l’Eucharistie, mais bien celui de poser 

l’acte de foi auquel celle-ci ne peut que se ramener, l’acquiescement à la parole explicite en Mt 26, 26, Mc 14, 22, et Lc 
22, 19, et très probablement implicite en Lc 24, 30 : « Voici, c’est moi ! ». 

64 Cf. Lc 24, 21. 
65 Cf. Lc 24, 22. 
66 Lc 22, 19. 



19 
 

il a ou peut avoir conscience de ne pas s’approcher d’un simple mémorial, mais de la réalité de celui 

qui en a légué la formulation et les ingrédients. 

Ce qui est donné au communiant, c’est de pouvoir jubiler – et puisse la grâce lui en être 

donnée chaque fois, aussi vivement que possible ! – à l’idée que le prêtre, héritier du pouvoir sacra-

mentel donné une première fois aux Apôtres, vient de rendre le Fils de l’homme présent autant et 

de la même manière que celui-ci le voulut à la Cène, afin de se laisser toucher, et assimiler comme une 

« vraie nourriture67 », jusqu’à la fin des temps et peut-être même au-delà. 

La foi est nue ici, mais appuyée sur les paroles autant que sur les faits et gestes du Ressuscité. 

Car le communiant reçoit, sur sa main68 ou sur sa langue, ce qui a tout l’air de n’être qu’une petite 

rondelle de pain azyme, et c’est au contact de celle-ci qu’il est porté à clamer intérieurement, comme 

l’apôtre Thomas : « Mon Seigneur et mon Dieu69 ! » Exultation recueillie et sans exubérance, qui 

peut dans le meilleur des cas, si une mauvaise musique ne vient pas la troubler, cimenter spirituel-

lement la procession des communiants, comme autrefois leur agenouillement collectif à la table. Il 

n’y a plus alors, pour tous comme pour chacun, que le contact direct avec Celui qui les réunit : un 

contact capable à lui seul d’opérer la « rémission des péchés70 » promise par le cantique de Zacha-

rie71, à la seule condition que le péché ne soit pas invétéré et consenti au point de faire totalement 

obstacle à la grâce, et de transformer le rendez-vous d’amour en sacrilège72. 

Telle devait être, même sous une forme moins prolixe, la joie transmise d’Emmaüs à Jéru-

salem. Ce qui se développa par la suite dans la vie ecclésiale sous les noms de théologie et de dogme, 

ne pouvait pas avoir d’autre objet ni d’autre but que de formuler, confirmer, conforter cette foi 

amoureuse, une foi porteuse d’espérance joyeuse dans le mystère inouï du don intime que Dieu 

offrait de lui-même à tout un chacun, sous la forme la plus humble et la plus ordinaire, quand même 

celui ou celle qui le reçoit ne serait pas bénéficiaire de grâces mystiques particulières. 

Ladite théologie recevait sans se l’être donnée la mission d’aider tout fidèle chrétien à croire 

que, dans l’Eucharistie, il est vraiment nourri du Christ, et non pas d’un simple symbole qui lui 

 
67 Jn 6, 55. 
68 « Quand tu t'approches, ne t'avance pas les paumes des mains étendues, ni les doigts disjoints ; mais fais de 

ta main gauche un trône pour ta main droite, puisque celle-ci doit recevoir le Roi, et dans le creux de ta main, reçois le 
corps du Christ, en disant “Amen’’. Avec soin alors, sanctifie tes yeux par le contact du saint corps, puis prends-le et veille à 
n'en rien perdre. Car ce que tu perdrais, c’est comme si tu perdais un de tes propres membres. Dis-moi, si l'on t'avait 
donné des paillettes d'or, ne les retiendrais-tu pas avec le plus grand soin ? Alors, ne veilleras-tu pas sur cet objet qui 
est plus précieux que l'or et que les pierres précieuses ? » (S. CYRILLE DE JÉRUSALEM, Catéchèses mystagogiques, V, 21). 
C’est moi qui souligne. 

69 Jn 20, 28. 
70 Lc 1, 77.Voir sur ce point THOMAS D’AQUIN, Somme de théologie, 3ème Partie, q. 78, a. 3-4. 
71 Le « Benedictus ». 
72 « Chaque fois que vous mangez le pain et buvez à la coupe, c’est la mort du Seigneur que vous annoncez, 

jusqu’à ce qu’il vienne. C’est pourquoi quiconque mange le pain ou boit à la coupe indignement devra répondre du 
corps et du sang du Seigneur. Que l’on s’examine donc, et que ce soit ainsi qu’on mange le pain et boive à la coupe : 
car celui qui mange et boit mange et boit sa propre condamnation s’il n’identifie pas le corps » (1 Co 11, 26-29).  



20 
 

rappelle des événements passés, douloureux puis glorieux. Le Fils, Verbe incarné, s’est bien offert 

en sacrifice une fois pour toutes, afin de sceller la pleine réconciliation de l’humanité avec son Père, 

mais il a légué à ses disciples le moyen de prendre part sacramentellement – mystiquement, mysté-

rieusement, autant dire : secrètement – à son sacrifice réconciliateur, et par là rédempteur. C’est l’Eu-

charistie qui achève de baptiser73, c’est-à-dire de plonger le croyant dans la mort et la résurrection du 

Christ, ne lui serait-il pas demandé d’autre martyre. Le baptême n’a lieu qu’une seule fois, mais 

chaque eucharistie actualise, renouvelle, approfondit le don de la grâce baptismale74, aussi souvent 

que possible75. 

 

 

  

 
73 « Ignorez-vous que nous tous qui avons été baptisés en Jésus-Christ, c'est en sa mort que nous avons été 

baptisés ? » (Rm 6, 3). 
74 « Vous tous, qui avez été baptisés en Christ, vous avez revêtu Christ » (Ga 3, 27). Le baptême est une vêture, 

l’Eucharistie une nourriture, qui, comme toute alimentation, doit être assimilée et donc renouvelée. 
75 Voir THOMAS D’AQUIN, Somme de théologie, 3ème Partie, q. 80, a. 10. Thomas cite un propos, attribué à s. 

Augustin, qui rapproche manifestement les paroles de l’Eucharistie de celles du Notre Père : « C’est là le pain de tout 
jour (quotidianus) ; reçois tous les jours (quotidie) ce qui doit te profiter toujours (quotidie) ». Le décret Sacra Tridentina 
synodus de Pie X (16 juillet 1905) consacrait une recommandation manifestement ancienne, soutenue en son temps par 
François de Sales dans son Introduction à la vie dévote (2ème partie, ch. 20-21).  



21 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Le concept au soutien de la foi 

 

  



22 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



23 
 

Du pain au corps : changement d’identité 

 

Au feu de l’Esprit de Pentecôte76, les Évangélistes, et ceux qui ont reçu directement ou 

indirectement leur enseignement, ont compris que Jésus à la Cène avait dit à ses intimes : « Ce n’est 

pas, ou plus seulement, du pain que je vous partage, mais mon corps ». Paul le confirme en écrivant 

une première fois à ses ouailles de Corinthe77 : il ne saurait y avoir sacrilège à consommer du pain 

d’une quelconque manière, mais il peut y en avoir un à ne « pas » consommer « comme il faut78 » 

ce pain très spécial qui est devenu le « corps du Seigneur79 ». 

On voit que l’idée de transidentité n’est pas née au XXIe siècle sous la pression du « wokisme », 

mais bien d’une exigence intime de la foi qu’avaient suscitée les paroles de Jésus déclarant qu’il se 

livrait réellement, en personne, dans la célébration eucharistique, et demandant à ses Apôtres d’actua-

liser activement cette présence personnelle, en reprenant les gestes et les mots qui l’avaient effec-

tuée une première fois. 

Imaginons, en manière d’apologue, et toute révérence gardée envers le texte sacré, que Jésus 

à la Cène ait questionné ses Apôtres en leur tendant le pain, et demandé : « Qu’est-ceci ? » À leur 

réponse plus que probable, il aurait opposé : « Non, ce n’est pas du pain que je vous donne : c’est 

mon corps ». Si en effet il n’y avait eu là que du pain, la dernière affirmation n’aurait eu aucun sens. 

Mais si elle avait signifié seulement : « Faites comme s’il s’agissait de mon corps », Jésus aurait ravalé 

son discours sur « le pain de vie80 » au statut d’une fiction, quand il présentait au contraire celui-ci 

comme le seul aliment capable de procurer « la vie éternelle81 ». Quel sens aurait pu avoir sa passion 

s’il était possible d’admettre que des fables suffisent à sauver de la mort pour l’éternité82 ? 

On sait que le terme de corps a servi par la suite à désigner l’Église comme le « corps mys-

tique » du Christ, c’est-à-dire l’ensemble organique de tous ceux qui communient dans une même 

foi au mystère du Verbe incarné. Paul notamment a très tôt, au cours de son évangélisation des 

premières communautés chrétiennes issues du paganisme, présenté l’unité du corps organique 

comme une allégorie de l’unité de l’Église, dans laquelle chaque membre ou catégorie de membres 

 
76 Il le fallait bien car, à en croire saint Pierre, « ce n’est pas d’une volonté humaine qu’est jamais venue aucune 

prophétie, mais c’est conduits par l’Esprit Saint que des humains ont parlé de la part de Dieu » (2 P 1, 21). La prophétie 
n’a pas trait au seul avenir, mais à toute révélation d’un mystère, c’est -à-dire d’un secret divin. 

77 Probablement au printemps de l’année 56. 
78 Grec ἀναξίως (*anaxiôs) en 1 Co 11, 27. 
79 1 Co 11, 27. 
80 Jn 6, 51. 
81 Jn 6, 54.  
82 C’est à Nietzsche et à certaines « philosophies de la valeur » des derniers siècles qu’il est revenu de persuader 

que, une fois mise hors-jeu la foi au Dieu révélé par Jésus (« mort de Dieu »), les humains n’auraient plus à se donner 
que des objets factices et illusoires de vénération – ces derniers eussent-ils toute la beauté des œuvres de l’art, tant que 
celui-ci vise encore celle-là – pour sauver ce qu’il leur reste d’attachement à l’existence, dans la perspective assumée 
d’une destination au néant. Ladite foi ne consiste en rien d’autre qu’à penser et affirmer que Jésus, instituant l’Eucha-
ristie, a offert à ses frères en humanité tout autre chose qu’une « illusion utile ». 



24 
 

a une fonction propre, sous la motion de l’Esprit Saint. Il importe aux chrétiens de reconnaître 

qu’ils forment, en ce sens mystique, le « corps du Christ83 », tout autant que de reconnaître que le 

corps de chacun est un « temple du Saint-Esprit84 ».  

Il n’empêche que, lors de la Sainte Cène, Jésus n’a pas dit aux onze Apôtres restés présents : 

« Vous êtes mon corps – c’est vous qui êtes mon corps ». Il a dit, en désignant le pain qu’il venait de 

saisir : « Ceci est mon corps – voici mon corps » – un corps dont la manducation devait unifier et 

vivifier la communauté de ceux qui donneraient leur foi au Verbe venu « habiter parmi nous85 ». 

Lorsque le saint pape Paul VI désignait à son tour l’Église, en écho à l’Apôtre des Nations, comme 

« le corps mystérieux du Christ86 », il donnait clairement à comprendre qu’elle a sa source dans le 

mystère du Christ lui-même. C’est ce mystère qui demeurait sacramentellement présent lors de la 

célébration régulière du « repas du Seigneur87 », lequel, dès le début de l’histoire de l’Église, faisait 

entendre aux fidèles réunis les paroles du rite eucharistique inauguré à la Cène88. 

Il est vrai aussi que Jésus a dit à ses disciples : « Si quelque part deux ou trois sont réunis en 

mon nom, j’y suis au milieu d’eux89 ». C’était bien là affirmer la réalité de sa présence partout où 

plusieurs se rassembleraient pour parler de lui, l’invoquer, et prier son Père comme il l’avait ensei-

gné. L’invention du sacrement de l’Eucharistie, et l’injonction de le célébrer « en mémoire de [lui]90 » 

n’auraient eu dès lors que peu de sens si elles n’avaient visé qu’une commémoration symbolique : 

à la présence à tout jamais invisible du Christ au milieu des siens rassemblés venait s’ajouter la 

possibilité d’un contact tactile, intime et personnel, non plus des uns avec les autres, mais avec Lui. 

 

« Ce qui n’était que du pain est désormais mon corps » – « pour de vrai », diraient les enfants, 

dont Jésus aimait la proximité91. Autrement dit : « C’est moi ; en ceci je suis présent ». La présence 

ainsi instaurée est irréductible à la présence collective de ceux à qui Jésus se donne à manger. 

 
83 1 Co 12, 27. 
84 1 Co 6, 19. 
85 Jn 1, 14. 
86 Le pape Benoît XVI donnait de cette expression, qu’il cita dans une homélie, le commentaire suivant : « Il 

[Paul VI] a ainsi repris ce qu’a développé saint Paul, qui a défini l’Église comme l’incarnation permanente, son orga-
nisme vivant. Paul ne la concevait justement pas comme une institution, comme une organisation, mais comme un 
organisme vivant dans lequel tous agissent ensemble et interagissent, dans la mesure où ils sont unis par le Christ. C’est 
une image, mais une image qui va en profondeur et qui est très réaliste, notamment parce que dans l’Eucharistie, nous 
croyons recevoir réellement le Christ, le Ressuscité. Et si chacun reçoit le même Christ, nous sommes tous bel et bien 
rassemblés dans ce nouveau corps ressuscité, dans le grand espace d’une nouvelle humanité. » (BENOÎT XVI, Lumière 
du monde, trad. fr. Bayard 2011, p. 186). Ainsi l’Église ne fait-elle l’Eucharistie, moyennant le ministère du prêtre, que 
dans la mesure où l’Eucharistie, depuis la Cène, fait l’Église, la fait être, dans son mystère propre. 

87 1 Co 11, 20. 
88 Voir 1 Co 11, 17-34. 
89 Mt 18, 20. 
90 Lc 22, 19 ; 1 Co 11, 24-25. 
91 Cf. Mt 19, 13-15. Avant d’instituer le contact avec son corps eucharistique, Jésus en a fait bénéficier des tout-

petits en posant sur eux ses mains. 



25 
 

Prétendre réduire celle-là à celle-ci reviendrait pour l’assemblée des fidèles à se célébrer elle-même, 

et à se priver de l’intimité que son Seigneur lui a pourtant offerte, en se rendant – charnellement 

autant que spirituellement – réellement consommable. 

Il faut bien parler ici d’une « transidentité », d’un changement d’identité, mais en un sens 

tout autre que celui, par exemple, d’un changement d’état civil signifié par l’attribution d’un nou-

veau patronyme, lequel ne change rien à la réalité de la personne dénommée. C’est cette transiden-

tité réelle, et non pas symbolique, ou plus précisément la cause qui la produit, qui a reçu, depuis au 

moins le XIe siècle92, le nom qui fait peur à plus d’un de transsubstantiation, terme plus précis et plus 

insistant que celui de transidentité, puisqu’il présente le changement d’identité accompli par les 

paroles de Jésus à la Cène comme un changement de substance : un changement de ce qui subsiste. 

 

 

Qu’est-ce que subsister ? 

 

La notion d’identité renvoie à celle d’être, sous les trois aspects de l’existence, de l’essence, et 

de l’individualité. L’expression bien connue « du pareil au même » donne à entendre la distinction 

entre l’identité (le même) et une simple similitude (le pareil). L’identité est le caractère de ce à quoi se 

rapporte la similitude, ou ressemblance : il n’y a de similitude – de « traits communs » – qu’entre 

deux réalités qui ont chacune son identité propre, soit qui existent distinctement l’une de l’autre. C’est 

ainsi que chaque boîte de sardines est semblable à toute autre boîte de même marque et de même 

poids, mais aucune n’est la même qu’une autre : elles sont de même essence, mais l’existence de chacune 

ne se confond avec celle d’aucune autre. 

C’est à la philosophie que l’on doit ces distinctions, et plus particulièrement à celle qu’Aris-

tote (384-322) a conçue dans le prolongement de l’enseignement de son maître Platon (427-347). 

Aristote empruntait à celui-ci le terme οὐσία (*oussia), mais il lui reconnaissait deux sens, 

que Platon n’avait pas aussi bien distingués.  

Ce terme est forgé sur le féminin du participe présent du verbe être en grec93 : οὖσα (*oussa). 

C’est pourquoi Platon y recourait pour désigner ce qui est ou existe vraiment, et non pas de façon 

seulement apparente. Or le verbe être peut être pris d’une part en un sens attributif, pour énoncer 

ce qu’est une chose quelconque, c’est-à-dire l’ensemble de ses attributs, qu’il s’agisse d’une quantité, 

 
92 Le premier usage connu du mot transsubstantiation – à l’appui d’une pratique d’adoration qui remonte au Ier 

siècle de l’ère chrétienne – se trouve dans le 93ème sermon (PL 177, 776) d’Hildebert de Lavardin, évêque du Mans, 
puis archevêque de Tours, vers 1079. Le terme est repris au siècle suivant par Roland Bandinelli (le futur pape 
Alexandre III), et consacré comme un dogme au 4ème concile de Latran en 1215. 
https://philosophieduchristianisme.wordpress.com/2014/05/01/leglise-primitive-croyait-en-la-transsubstantiation/ 

93 Infinitif εἶναι (*eïnaï). – Les translittérations avec * sont destinées à la prononciation, en cas d’ignorance de 
l’alphabet grec. 

http://www.salve-regina.com/salve/Le_myst%C3%A8re_de_l%27eucharistie
http://fr.wikipedia.org/wiki/Hildebert_de_Lavardin


26 
 

comme sa taille ; d’une qualité telle qu’une couleur ou un trait de caractère ; ou encore de sa situa-

tion dans l’espace, etc. Parmi ces attributs, il y en a toujours un principal, présupposé aux autres, 

qui représente ce que la chose possède de spécifique, ce qui la définit, à savoir un caractère commun 

qu’elle partage avec les autres réalités de même espèce, et qui les distingue des choses d’espèces 

différentes : dans l’ensemble des meubles, une table est autre qu’une chaise, et elles sont autres 

qu’une armoire, lesquelles peuvent toutes être de bois ou de métal, claires ou foncées, lourdes ou 

légères, etc. Du fait de son caractère principal, cet attribut pouvait être logiquement signifié par le 

terme οὐσία, puisqu’il s’agit de ce qu’est avant tout la chose considérée, condition première de ses 

autres attributs. Aussi Aristote utilise-t-il le mot οὐσία en ce sens, mais en précisant que ce n’est là 

que le second sens de ce terme – sens qui a été rendu en latin par le terme essentia, lui aussi forgé 

d’après l’infinitif du verbe être (esse), et décalqué en français par le terme « essence94 ». 

Le verbe grec εἶναι (*eïnaï) avait d’autre part un sens que le verbe être n’a pas tout à fait 

perdu en français. Aristote qualifiait ce sens d’absolu, pour le distinguer de son sens attributif. Il fut 

le premier parmi les philosophes à le distinguer et à l’exposer clairement : car être « tout court95 », 

remarquait-il, ce n’est pas la même chose qu’être ceci ou cela, être tel ou tel. Pris en ce sens, le verbe 

être reste pour nous un équivalent du verbe exister, comme dans les expressions : il en est ainsi, ou 

l’Empire romain n’est plus. 

Aristote distinguait donc deux sens – profondément liés ! – en n’utilisant qu’un seul et 

même terme.  

Le latin offrait quant à lui la possibilité de recourir à deux mots : essentia pour le sens second 

d’οὐσία, et substantia pour le premier, décalqué en français par le terme « substance ». Ce dernier 

reçoit ici un sens autre que celui qu’il a dans le domaine de la chimie (les « substances chimiques »), 

ou de l’alimentation (les « substances nutritives »). Le terme signifie en effet étymologiquement ce 

qui se tient dessous, soit : ce qui est présupposé à… C’est ainsi qu’un arbre ne peut pousser à tel 

endroit, et avoir telle taille, qu’à la condition d’être fondamentalement – essentiellement – un arbre, et 

non pas une flaque ou un caillou : son essence d’arbre le distingue de ces autres réalités, qui n’ont 

pas les mêmes propriétés que lui. Mais il ne le peut aussi qu’en étant tel arbre, cet arbre – ce chêne, 

ce frêne, ce bouleau… – et non pas l’arbre en général, qui n'est que l’essence commune à tous les 

arbres, abstraction faite de leurs singularités. L’existence singulière et distincte de l’arbre en question 

est ainsi elle-même présupposée à tout ce qu’on peut en dire en fonction de son essence. C’est là 

ce que visait à signifier le terme latin de sub-stantia, à savoir la substance en tant que « sujet96 » de 

 
94 La botanique a conservé le terme, avec son sens philosophique. 
95 Ainsi peut-on rendre l’adverbe grec ἁπλῶς (*haplôs), qui signifie : simplement, ou absolument, c’est-à-dire indé-

pendamment de toute qualification supplémentaire. 
96 Du latin subjectum, qui signifie littéralement : ce qui gît en-dessous (se tient sous…). 



27 
 

l’essence, et de toutes les propriétés ou accidents que celle-ci conditionne. Tel était le sens de l’οὐσία 

qu’Aristote présentait comme étant le premier, en tant que présupposé à l’autre : car une essence 

(οὐσία au sens second) ne peut être réellement – et non pas seulement en pensée – qu’en étant 

l’essence de tel sujet existant : de telle substance (οὐσία au sens premier). 

 

 

Substances et accidents 

 

La distinction conceptuelle de deux sens d’un même terme n’importait à Aristote que dans 

la mesure où elle permet de dire le réel, et par là-même d’être dans le vrai. La distinction des deux sens 

de l’οὐσία n’a ainsi d’intérêt que s’il y a des réalités que ce terme peut désigner adéquatement, en 

les distinguant du reste, et si ces deux sens en expriment deux aspects qu’il convient de ne pas 

confondre. En recourant aux traductions latine et française du terme grec, on se demandera s’il y a 

des réalités – et lesquelles – dont il faut dire qu’elles subsistent, et d’autres dont il faut dire qu’elles 

existent sans subsister. 

Aristote était attentif au fait qu’il y a des réalités qui n’existent qu’en étant les attributs de 

certaines choses qui, elles, ne sont et ne peuvent être l’attribut de rien. Si je dis que tel cygne est 

blanc, la blancheur est un attribut (une qualité) du cygne (sa couleur), et non pas le cygne un attribut 

du blanc. Du cygne, je peux dire aussi qu’il a tel poids, telle envergure, un bec rouge, une allure 

majestueuse, des plumes… Si c’était la blancheur qui était le sujet du cygne et non pas l’inverse, il 

faudrait attribuer tous ces caractères à la blancheur, ce qui est absurde. C’est donc bien au cygne 

qu’il faut reconnaître l’unité qui en fait le sujet d’attributs multiples, lesquels n’existent pas comme 

des sujets d’attributs, mais seulement comme les attributs de divers sujets. Il y a d’autres êtres que 

les cygnes qui sont blancs ou emplumés ; mais le fait d’être blanc ou emplumé n’existe pas à part 

des réalités qui le sont.  

Aristote était conduit par là à distinguer ce qui n’existe qu’en autre chose, et ce qui, n’existant 

pas en autre chose, existe en soi. Qu’il s’agisse de Socrate, d’un cygne, d’un cheval, ou d’un  caillou, 

ils ont tous de multiples attributs, mais aucun n’est l’attribut de quoi que ce soit. À ce qui n’existe 

qu’en autre chose, qui est son sujet, Aristote donnait un nom traduit en latin par le terme accidens, 

qui a donné le français « accident ». Littéralement, il s’agit de ce qui s’ajoute à…, qui advient à…, 

qui va avec… : le grec dit συμϐεϐηκός (*symbébèkos)97. Il y a ainsi, d’une part, ce qui n’existe jamais à 

part d’autre chose, et d’autre part ce qui a une existence séparée, qui existe distinctement des autres 

choses. Un accident (qu’il s’agisse d’une qualité telle que la couleur ; d’une quantité telle que la 

 
97 Participe parfait du verbe συμϐαίνειν (*symbaïneïn) : accompagner. 



28 
 

taille ; d’une relation telle qu’une supériorité ou une infériorité hiérarchiques) n’a pas d’autre exis-

tence que celle du sujet auquel il appartient (le coloré ; le grand ou le petit ; le supérieur et le subor-

donné). 

Il y a ainsi des sujets qui ne sont pas attribuables, et qui à ce titre sont en un sens plus 

fondamental que leurs attributs, puisque l’existence des premiers est présupposée à celle des se-

conds. C’est cette existence sous-jacente du sujet à ses attributs qui a été rendue par le terme subs-

tance, hérité du latin, et le verbe correspondant : subsister. Celui-ci est pris ici en un sens qui dépasse 

largement son acception biologique ou alimentaire, ou encore l’idée de demeurer dans le temps, 

comme lorsque nous disons que de l’Empire romain il ne subsiste que des vestiges (matériels ou 

culturels). Être subsistant, être une substance, subsister, c’est, au sens philosophique du terme, 

exister en étant sous-jacent à des manières d’être qui n’ont pas de réalité hors des choses dont elles 

sont les aspects : le même individu peut être assis, debout, ou allongé, mais ces postures n’ont tour 

à tour de réalité qu’en étant siennes. 

Aristote a ainsi acquis et légué à sa postérité philosophique la distinction entre ce que le 

français, décalquant le latin, appelle d’une part substance et d’autre part accident. Dans le grec d’Aris-

tote, le verbe être pris en son sens absolu exprime l’οὐσία au sens premier, à savoir toute réalité à 

laquelle on puisse reconnaître une existence distincte : une subsistence. L’οὐσία au sens second – 

l’essence – a ceci de commun avec les accidents qu’elle n’existe pas à part des sujets qu’elle définit, 

mais elle s’en distingue en ce qu’elle leur est présupposée essentiellement. Comme Rabelais se plaisait 

à le souligner98, la capacité de rire est inhérente à l’essence humaine, dont elle est une propriété 

spécifique, mais le fait de rire est un accident qui manifeste momentanément ladite capacité, laquelle 

demeure ce qu’elle est, que l’on rie ou non.  

L’essence est ainsi ce qui demeure sous-jacent aux accidents (manières d’être variables), et 

elle a de commun avec eux d’être toujours inhérente à un sujet qui la possède : celui-ci est chaque 

fois la réalisation singulière d’une essence (une forme d’être) qui, prise en elle-même, n’est pas une 

réalité singulière, mais un attribut universel commun à tous les membres d’une certaine classe 

d’êtres, qu’il s’agisse de montagnes, d’océans, de molécules, de particules, ou de primates… 

 

  

 
98 « Mieulx est de ris que de larmes escripre, Pour ce que rire est le propre de l'homme » (La vie tres horrificque 

du grand Gargantua pere de Pantagruel, adresse « Aux lecteurs ») 



29 
 

La substantialité comme « acte d’être » 

 

L’irréductibilité du sens absolu de être à son sens relatif, ou attributif, était une véritable 

découverte philosophique, dont Aristote n’a fait qu’une mention passagère, bien qu’elle fût décisive 

pour éviter de tomber dans certains sophismes, ou d’être la proie de certains Sophistes99. Elle offrait 

en réalité la voie d’un approfondissement qui ne fut pas le fait d’Aristote lui-même, mais de l’un de 

ses plus grands continuateurs dans l’ordre de la spéculation intellectuelle. 

Bien qu’il ait dû à Aristote l’essentiel du savoir philosophique dont son office de théologien 

avait besoin en son temps, Thomas d’Aquin a parfois reproché au « Philosophe100 » de n’être pas 

allé jusqu’au bout de la voie qu’ouvrait sa profonde réflexion sur l’être. Aristote avait en effet décelé 

le fait qu’il y a dans l’être quelque chose de plus fondamental que l’essence, quelque chose sans 

quoi l’essence ne pourrait être considérée comme une véritable réalité, ainsi que le voulait Platon. 

Ce quelque chose est l’être même, l’être tout court, au sens cette fois non pas d’une certaine forme 

d’être, intelligible parce qu’universelle, mais bien de l’existence de ce qui est doté d’une telle es-

sence : ce cheval comme incarnation de l’essence cheval. Plus fondamental que le fait d’être essen-

tiellement de telle sorte, il y a ce que signifie le verbe être dans sa nudité : non pas une essence 

intelligible, mais l’effectivité d’un existant qui la réalise. 

Par rapport à cette existence, l’essence n’est en soi qu’une possible manière d’être. L’existant à 

qui elle est inhérente (et dont elle détermine l’existence en tant qu’il est de telle ou telle sorte) est 

ce qui actualise ce possible. C’est pourquoi Thomas d’Aquin n’hésite pas à parler de l’être (esse en 

latin) comme d’un « acte101 » : non pas une action, mais ce par quoi une simple possibilité d’être 

devient effectivement réelle. 

Aristote avait vu que toutes nos sciences portent sur « de l’être », soit sur l’être considéré 

sous tel ou tel aspect  : la quantité pour les Mathématiques, le mouvement pour la Physique, l’inerte 

et le vivant pour les Sciences naturelles… Il en avait conclu – génialement ! – que, puisque chaque 

science a rapport à l’être sans qu’aucune ne s’enquière spécialement de lui, il faudrait bien qu’il y ait 

aussi une « science de l’être en tant qu’être » (et non pas en tant que quantifiable, mobile, ou vi-

vant)102. Cette science reçut par la suite le nom de « Métaphysique ». Or ce que Thomas reproche à 

Aristote, c’est qu’après avoir vu – tout aussi génialement ! – que l’être en son sens absolu est irré-

ductible à l’essence (aux essences), il ait donné si peu de place à ce sens absolu dans ce qu’il appelait 

 
99 Voir notamment : ARISTOTE, Réfutations sophistiques, ch. 5. 
100 Appellation courante d’Aristote au Moyen Âge. 
101 Il forge l’expression, inexistante en latin classique, d’actus essendi : l’acte d’être. Voir par exemple ses Questions 

disputées sur la vérité¸ q. 1, a. 1, ad 3. 
102 Voir ARISTOTE, Métaphysique, L. VI, ch. 1. 



30 
 

« philosophie première103 », pour indiquer qu’elle allait plus loin que les autres sciences dans la re-

cherche des fondements ultimes de ce qui existe. 

Si « l’acte d’être » est plus fondamental que l’essence, c’est bien vers lui en fin de compte 

que doit principalement se tourner la philosophie première, et c’est sur ce point que Thomas 

d’Aquin a produit sa propre avancée philosophique, en poussant l’aristotélisme au-delà de la pensée 

de son fondateur, mais dans la ligne de celle-ci. 

 

L’analyse qu’Aristote faisait de la réalité conduisait à distinguer en toute chose d’une part 

l’essence qui rend possibles tous les accidents qui lui adviennent, et d’autre part l’existence sans 

laquelle l’essence elle-même ne serait pas réelle. Tout existant apparaît dès lors comme un sujet qui 

est absolument parlant, et qui est tel (essentiellement ou accidentellement).  

Les trois termes qui sont ici à distinguer, pour une analyse métaphysique (ou « ontolo-

gique ») du réel, sont donc le sujet, l’essence, et l’existence. Non pas comme trois choses distinctes, 

puisqu’ils ne font réellement qu’un, mais parce que, si inséparables qu’ils soient dans la réalité, ils 

ne sauraient néanmoins être confondus. Car l’existence de tel sujet ne se confond pas avec son 

essence, dès lors qu’il existe d’autres sujets de même essence. Et le sujet ne se confond pas plus 

avec son existence qu’avec son essence : car, d’une part, il n’existe pas sans être tel que son essence 

le fait être ; et d’autre part, être tel ne se réduit pas à simplement exister, vu qu’il y a beaucoup 

d’autres choses qui, elles aussi, existent.  

En tant que sujet d’une existence et d’une essence irréductibles l’une à l’autre, le sujet doit 

donc bien être distingué – en pensée – de l’une et de l’autre. Ou, pour le dire autrement, on ne peut 

le penser comme le sujet qu’il est sans le distinguer de ce dont il est le sujet, à savoir : l’essence qui 

le fait être de telle ou telle sorte, rendant possibles ses accidents ; et l’existence qui actualise cette 

essence, faute de quoi celle-ci serait seulement possible. 

 

 

Acte d’être et création 

 

Préciser ainsi Aristote en tirant parti de ses découvertes théoriques, c’était déjà dépasser la 

lettre de sa doctrine. Mais Thomas est allé encore bien au-delà : d’une manière on ne peut plus 

logique, il a fait porter la question d’Aristote demandant ce qu’il en est de l’être, « en tant qu’être », 

sur ce sens absolu de l’être qui n’est autre que l’acte même d’exister, sens qu’Aristote a laissé à la 

marge. 

 
103 Dénomination propre à Aristote de ce qui reçut par la suite le nom de Métaphysique. 



31 
 

Celui-ci n’en savait pas moins que toutes les sciences ont pour objet les causes qui font que 

l’objet qu’elles étudient est comme il est, qu’il s’agisse de propriétés quantitatives, de mobilité dans 

l’espace, ou d’activités biologiques et psychiques. Toutes les sciences – aujourd’hui encore ! – dé-

montrent ou expliquent, et il s’agit chaque fois pour chacune de montrer pourquoi ce qu’elle étudie 

doit être ainsi plutôt qu’autrement, qu’il s’agisse de l’incommensurabilité de la diagonale du carré à 

son côté, démontrée par les Pythagoriciens au VIe siècle avant Jésus-Christ, ou de la circulation du 

sang, expliquée au XVIIe siècle après Jésus-Christ par le médecin anglais William Harvey104. En 

toute logique, la « philosophie première » devait donc prendre pour objet de questionnement ce 

qui est cause de « l’être en tant qu’être » et, à ce titre, cause par rapport à tous les domaines particu-

liers de causalité qui font l’objet des autres sciences. 

Thomas n’en devait pas moins à Aristote, et en amont à Platon, les puissants raisonnements 

qui leur avaient permis de remonter intellectuellement de l’univers des réalités mouvantes et dé-

pendantes à leur cause première, immobile et indépendante, soit, comme on dit aussi : absolue105. 

Une chose dont l’existence et le devenir dépendent de causes qui la produisent ne peut être l’expli-

cation suffisante de celles-ci, ni par conséquent de ses propres effets, qui en dépendent aussi. On 

peut ainsi multiplier à l’infini, par hypothèse, les réalités qui ne produisent leurs effets qu’en dépen-

dant elles-mêmes de certaines causes ; mais une multiplication à l’infini de causes insuffisantes 

(puisque dépendantes) ne saurait constituer une explication suffisante. Les inventeurs de la méta-

physique que furent Platon et Aristote106 concluaient très logiquement que l’explication ultime des 

réalités dépendantes ne pouvait se trouver qu’en une réalité qui ne dépende de rien, celle à laquelle 

on donne couramment le nom d’Absolu, et non moins couramment le nom de Dieu. Nos Grecs 

le faisaient eux-mêmes en usant du terme θέος (*théos) : celui-ci servait à désigner les « dieux » mul-

tiples du polythéisme, mais ces grands philosophes l’appliquaient, en un sens nécessairement tout 

autre, au Premier Principe, unique et simple, de l’univers naturel. 

Ils avaient ainsi établi rationnellement que toutes les formes connaissables de dépendance 

causale requéraient à leur principe un être ne dépendant d’aucune cause : une « cause première », 

nécessaire non seulement pour expliquer tout le reste, mais nécessaire en elle-même. L’ensemble 

des êtres qui, tour à tour, sont et ne sont pas trouvait ainsi son principe dans l’être qui ne peut pas 

ne pas être, et qui à ce titre peut être la cause de tout le reste, en s’en distinguant radicalement107. 

 
104 1578-1657. 
105 Absolutus signifie en latin : délié. 
106 Ils avaient eu certains prédécesseurs, tels Xénophane (vers 570-vers 475) ou Anaxagore (vers 500-428). 
107 Pour une étude plus approfondie de la démarche métaphysique inaugurée par les Grecs, voir notamment : 

Claude TRESMONTANT, Comment se pose aujourd’hui le problème de l’existence de Dieu ? (Seuil, 1966) ; Michel-Yves BOLLORÉ 
& Olivier BONNASSIES, Dieu. La science. Les preuves (Trédaniel Pocket 2023) ; Jean CACHIA, Le Créateur de l’univers (De 
Guibert 2006) ; Michel NODÉ-LANGLOIS, ‘La critique kantienne des preuves de l’existence de Dieu’ dans Au service de 
la Sagesse (Artège 2009), et Y a-t-il une antinomie de la raison pure ? (Téqui, 2021). 



32 
 

Il y avait là autant d’acquis de la plus grande pensée grecque. Thomas d’Aquin, à la suite de 

plus d’un Père de l’Église, n’eut pas à les découvrir. Son geste philosophique fut néanmoins de tirer 

tout le fruit de son héritage, en le poussant au bout de sa logique. 

Si l’exister – l’existence – est le sens absolu de l’être sous-jacent et présupposé à tous les 

autres, la causalité ultime qui explique « l’être en tant qu’être » doit porter sur l’existence même des 

êtres, et non pas seulement sur ce qu’ils sont : leur essence et leurs accidents, dans la mesure où ceux-

ci sont explicables. 

Autrement dit : la causalité de la cause première doit porter sur l’existence de ce qui dépend 

d’elle, soit de tout ce qui n’est pas elle. Cela revient à dire que l’être communément dénommé Dieu 

doit être considéré comme le Créateur, pour autant que le terme de création désigne précisément 

une causalité qui produit l’existence elle-même108, ou qui fait exister tout ce qui a besoin d’une cause 

pour exister. De quoi il résulte que, hormis celui de Dieu, tout acte d’être a pour cause première 

celui de Dieu lui-même : selon la puissante formule de Thomas d’Aquin, Dieu « est son être109 », 

quand tous les autres êtres ont l’être pour autant qu’il le leur confère. 

 

L’acquis et l’héritage d’Aristote, c’était la notion d’οὐσία comme de ce qui est sous-jacent – 

en tant que sujet individuel existant spécifié par une certaine essence – à tout ce qui peut être 

énoncé en vérité de ce sujet, qu’il s’agisse d’une propriété permanente (telle la mortalité pour un 

vivant), ou d’une manière d’être momentanée et variable, « accidentelle » en ce sens restreint (tel le 

fait d’être en repos ou en mouvement). Le prédicat qui exprime la substance en tant que telle, c’est 

donc l’être pris en son sens absolu, sens qui est sous-jacent et présupposé à tous ceux qui servent 

à attribuer au sujet ses autres prédicats, à savoir son essence spécifique et ses accidents, que ceux-

ci lui soient propres (ses « propriétés »), ou accidentels au sens restreint de ce terme. 

La subsistence de la substance désigne donc cet être au sens absolu qui est présupposé à 

toute manière d’être, essentielle ou accidentelle. C’est ici que l’on peut apercevoir en quoi la réin-

terprétation thomasienne de la métaphysique aristotélicienne fait accomplir à celle-ci un pas décisif. 

D’Aristote Thomas a appris que subsister, c’est exister de façon sous-jacente à tout autre prédicat 

attribuable : sous tous les attributs, y compris l’essence, il y a l’existence du sujet subsistant. Or, dès 

lors que l’acte d’être qu’est l’existence substantielle est reconnu comme ayant son fondement pre-

mier dans l’acte d’être du Premier principe divin, il faut dire que ce qui est sous-jacent à toute 

manière d’être particulière, ce n’est pas seulement l’existence de la substance en tant que telle, mais 

 
108 C’est en un sens très affaibli, sinon carrément fautif, que le terme de créateur a été appliqué à l’artiste humain, 

lequel ne fait pas exister la matière préexistante qu’il transforme en œuvre (qu’il s’agisse de minéral, de pigments, de 

sons, ou de mots). En hébreu, le verbe א רָּ  .traduit par créer, ne peut avoir d’autre sujet que Dieu ,(’bara*) בָּ
109 THOMAS D’AQUIN, Somme de théologie, 1ère partie, q. 3, a. 4. 



33 
 

la création qui relie110 son acte d’être à celui de son Principe ou, selon une autre terminologie, qui 

fait participer – avoir part – le premier au second. 

On voit que le verbe subsister prend ici un tout autre sens, tout en conservant celui qu’en 

avait théorisé Aristote. En son sens, si l’on peut dire, le plus absolu, il s’applique avant tout au 

Premier principe, dont Aristote disait que « sa substance est acte111 », autrement dit qu’il est essentiel-

lement subsistence en acte, et n’a pas d’autre essence que de subsister, d’être en lui-même et en rien 

d’autre. Cette présentation aristotélicienne de l’être divin a conduit Thomas d’Aquin à désigner 

Dieu comme l’ipsum esse subsistens – littéralement : « l’exister même subsistant », comme tel fonde-

ment de toute autre existence, de ce qui ne subsiste qu’en dépendance d’autre chose. 

Si donc l’on parle d’une substance autre que le Premier principe subsistant, il faut dire 

qu’elle est le sujet sous-jacent à tous ses attributs, et que ce sujet n’est tel qu’en étant comme sup-

porté dans l’être par l’acte créateur qui lui donne d’exister : il y a un faire-être divin qui est présup-

posé et sous-jacent à toute subsistence créée. La relation de création – de dépendance à l’égard du 

Créateur incréé – apparaît ainsi comme une sous-jacence plus profonde que celle du sujet subsistant 

par rapport à ses attributs. 

Subsister a donc un sens différent si on le dit de Dieu ou de ses créatures. C’est pourquoi 

Thomas nie que Dieu puisse être classé dans le « genre substance », parce qu’il ne saurait y avoir de 

genre commun au créé et à l’Incréé. Il n’empêche que ce que signifie subsister dans l’ordre du créé 

– exister en soi et non en autre chose – est applicable a fortiori, en un sens unique et irréductible à 

tout autre, à ce dont l’existence est présupposée à celle de toute créature : il n’y a pas de commu-

nauté de genre entre Dieu est ses créatures, mais il y a bien ce que Thomas appelle une communauté 

d’analogie, puisque tout ce qu’il y a de réel dans la créature, à commencer par son existence, ne peut 

se trouver en elle qu’en préexistant, quoique de manière tout autre, dans la cause dont la créature 

tient tout son être.  

Quand donc on parle d’une quelconque substance créée, dès lors qu’elle est appréhendée 

comme telle, il ne faut pas oublier que sa subsistence – donc sa substantialité : son être-substance – 

est toujours en même temps une dépendance à l’égard du Créateur qui la fait exister, une dépen-

dance présente en elle, assurément invisible aux yeux, mais point à l’intellect. 

 

Tel est l’approfondissement, aussi logique qu’imprévu, que Thomas a réussi à produire de 

la notion aristotélicienne de substance. Il devient alors nécessaire, tout aussi logiquement, d’envisager 

 
110 « La création n’est pas un changement, mais est la dépendance même de l’existence (esse) créée à l’égard du 

principe qui l’établit. Elle est donc une sorte de relation » (THOMAS D’AQUIN, Somme conte les Gentils, L. II, ch. 18). 
111 ARISTOTE, Métaphysique, L XII, ch. 7,  1071b 20. Aristote dit de Dieu qu’il est « οὐσία καὶ ἐνέργεια οὖσα – 

*oussia kaï énerguéïa oussa – substance qui est aussi acte » (ibid., 1072a 25-26). 



34 
 

dans cette perspective la notion de transsubstantiation, dont il fut sans doute le premier grand théo-

ricien.  

On s’aperçoit alors que Thomas n’a peut-être pas tiré tout le parti possible de son inflexion 

de l’aristotélisme, et que celle-ci pourrait donner lieu, mais en théologie chrétienne cette fois, à un 

approfondissement analogue à celui qu’il tira de la pensée de son ancêtre en philosophie. 

 

  



35 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À l’école du Docteur angélique 

 

d’après la 
Somme de théologie  
de Thomas d’Aquin 
3ème Partie, q. 75-77 

  



36 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



37 
 

 

 

 

 

L’explicitation dogmatique du mystère eucharistique a recouru et continue de recourir au 

vocabulaire hérité de la philosophie grecque, et avant tout de la distinction aristotélicienne entre la 

substance et l’accident. Celle-ci offrait en effet une possibilité pour accorder la permanence cons-

tatable de tout ce qui donne à reconnaître du pain et du vin en tant que tels, et l’affirmation qu’après 

leur consécration, il ne s’agit plus en substance, de pain et de vin, mais désormais du Corps et du Sang 

du Christ. Il s’agit là d’un changement d’état à tout jamais invisible, si ce n’est, comme on dit, pour 

les « yeux de la foi » : si en effet ce changement – l’entrée en scène du Verbe incarné – sautait aux 

yeux, il n’y aurait pas à y croire.  

Le fidèle catholique croit que ce qui est sur l’autel après la consécration n’est plus en réalité 

du pain et du vin, alors même qu’il en conserve tous les aspects. Tel est le mystère eucharistique : 

ce qui a toujours les « aspects – ou espèces112 » du pain et du vin n’est plus en substance du pain et du 

vin, mais est devenu, aux yeux de la foi et par l’effet non-perceptible des paroles consécratoires, le 

Corps et le Sang du Christ Jésus, autrement dit : le Christ Jésus lui-même avec des aspects autres 

que ceux qu’avait son corps biologique humain avant son Ascension. La formulation qui s’offrait 

pour exprimer ce « mystère de la foi113 », et que Thomas d’Aquin s’est employé à justifier à fond et 

en détail, consiste à dire que la « substance » du pain et du vin cesse d’être présente, tandis que 

demeurent leurs « accidents », à savoir les traits qui permettaient de les identifier : couleur, poids, 

taille, consistance, goût, occupation d’un espace, etc.  

Suivons d’abord son propos dans ce qu’il comporte d’essentiel. 

 

 
  

 
112 On traduit toujours ainsi le latin species, d’une manière qui ne va pas sans bizarrerie, puisque le terme 

d’espèce a pris de tout autres sens : soit celui d’une classe d’êtres différenciés au sein d’un certain genre ; soit les 
morceaux de métal ou de papier qui sont le symbole d’une certaine valeur monnayable. Les « espèces sonnantes et 
trébuchantes » du commerce et de la finance sont seulement les signes, et non pas la réalité, de la valeur qu’ils repré-
sentent. Quant aux « Saintes espèces » eucharistiques elles ne sont pas seulement, pour la foi, les signes d’une réalité 
distincte d’elles : elles sont unies à ce qu’elles présentent plus qu’elle ne le représentent, d’une unité aussi réelle que celle 
qui unit un accident à la substance dont il est une manière d’être. – Species a la même racine que le verbe latin specio qui 
signifie : regarder. On retrouve cette racine dans toute une famille de termes qui, tel notre mot « spectacle », ont un 
rapport à l’acte de voir ou de donner à voir. Le terme français aspect, de même racine, a conservé cette connotation. 
C’est pourquoi on peut le préférer à celui d’espèce pour désigner ce qui reste du pain et du vin dans ce qui est devenu 
Corps et Sang du Sauveur. – On a donc choisi de rendre en général le pluriel latin species, en matière d’Eucharistie, par 
le terme « aspects », avec les guillemets. 

113 Les mots « mysterium fidei », qui étaient autrefois prononcés au cours de la consécration, ont servi de titre à 
une encyclique du pape Paul VI, publiée le 3 septembre 1965. 



38 
 

Le changement du pain et du vin en corps et sang du Christ (q. 75) 

 

Une présence réelle 

Au IVe siècle, saint Hilaire de Poitiers114 enseignait à propos de l’Eucharistie que « la réalité 

du corps et du sang du Christ n’est plus un objet de controverse115 ». Citant dans le même sens 

saint Ambroise et saint Cyrille, Thomas s’empresse de rappeler que « la réalité du corps et du sang 

du Christ dans ce sacrement ne peut être objet de sensation, mais seulement de la foi qui se fonde 

sur l’autorité divine116 ». Et il précise : « Comme la foi porte sur des réalités invisibles, de même que 

le Christ nous montre invisiblement sa divinité, de même est-ce sur un mode invisible qu’il nous 

montre sa chair dans ce sacrement117 » – nul doute que Thomas pense ici à la réplique de Jésus : 

« Qui me voit voit le Père118 », ce Père que « personne n’a jamais vu119 ». 

Thomas affirme avec insistance que la foi chrétienne a pour objet, dans le sacrement, une 

réalité, et non point un simple symbole ; ou plus exactement qu’elle consiste à croire que ce qui a ici 

valeur de signe, et qui permet l’acte de foi (la répétition des paroles de Jésus à la Cène et les aspects 

visibles du pain et du vin qui demeurent après la consécration), tout cela est le symbole d’une réalité 

qui ne devient pas visible en elle-même, mais que la foi juge indissociable de ce qu’on entend et 

voit. Le symbole en question diffère néanmoins radicalement de tous les autres signes symboliques, 

tels les mots de nos langues. Selon Aristote, nous nous servons des mots dans nos échanges, faute 

de pouvoir y apporter les choses mêmes que ces mots désignent120. Le symbole qu’est un mot est 

l’union conventionnelle d’un « signifiant » et d’un « signifié », de telle sorte que le second, à la dif-

férence du premier, ne soit pas, sauf exception, physiquement présent, mais le soit seulement d’une 

manière intentionnelle. Les « aspects » eucharistiques, quant à eux, ne font pas que représenter quelque 

chose d’autre121, ils sont, aux yeux de la foi, ce en quoi la réalité divine s’est rendue présente. 

L’Eucharistie est ainsi « la perfection de tous les sacrements », parce qu’elle est la réalité 

même vers laquelle les autres sacrements font signe, pour autant qu’ils « participent de la puissance 

du Christ122 », puissance divine. Si ces derniers communiquent à qui les reçoit une grâce particulière 

ou, comme on dit, impriment en lui un caractère spécial, la grâce de l’Eucharistie123 est celle d’une 

 
114 Il avait 10 ans au moment du concile de Nicée (325). 
115 HILAIRE DE POITIERS, La Trinité, L. VIII, 15, ML 10, 247. Cité par Thomas d’Aquin, Somme de théologie, 3ème 

Partie, q. 75, a. 1, Sed c. 
116 THOMAS D’AQUIN, loc. cit., c. 
117 Ibid. 
118 Jn 14, 9. 
119 Jn 1, 18. 
120 Voir ARISTOTE, Réfutations sophistiques, ch. 1, 165a 6-8. 
121 « Signum est quod repraesentat aliquid a se potentias cognoscitivae – un signe est ce qui représente autre chose que 

soi à une faculté de connaissance » (JEAN DE SAINT-THOMAS, Logique, II, q. 21, a. 1). 
122 THOMAS D’AQUIN, ibid. 
123 « Dans les autres sacrements, le Christ ne se trouve pas réellement comme en celui-ci » (loc. cit., a. 2, ad 2). 



39 
 

union personnelle au Verbe incarné, « signe de la plus grande charité, et soutien de notre espérance124 ». 

Cette « plus grande charité », c’est celle du Christ lui-même, soit son Amour, autrement dit rien de 

moins que l’Esprit Saint. C’est pourquoi Thomas souligne que Jésus se rend « spirituellement, c’est-

à-dire invisiblement125 » présent, mais qu’il n’en a pas moins voulu, dans l’Esprit, rendre cette pré-

sence charnelle, c’est-à-dire physique et matérielle : « Si en effet la chair n’apportait rien, le Verbe 

n’aurait pas été chair, afin de séjourner chez nous126 ». 

Pour rendre compte de cette forme innovante prise par l’Incarnation, Thomas n’a rien de 

meilleur à sa disposition que son héritage philosophique, déjà copieusement mobilisé et repensé 

par la longue lignée des Pères de l’Église, sans la pensée desquels la sienne n’est pas vraiment intel-

ligible.  

Il s’agit pour lui d’expliciter en quoi consiste le changement qui reste à tout jamais un objet 

de foi, soit, en un sens, un objet d’intellection, plutôt que de perception127.  

 

L’essence du changement 

Aristote avait montré qu’un changement, quelle qu’en soit l’espèce, consiste toujours en ce 

qu’un même sujet – qui par conséquent demeure en tant que sujet – se trouve successivement dans 

des états divers, exprimés par l’attribution de prédicats que l’on peut considérer comme opposés, en 

ce que l’un n’est pas l’autre : petit et grand, clair et foncé, ici et ailleurs, etc. Les changements en 

question sont dits accidentels en ce sens qu’ils affectent un sujet dont le propre est de ne pouvoir être 

l’attribut ni l’accident de rien, et que pour autant il dénomme substance128, au sens principal qu’il 

reconnaît à ce terme, celui d’un individu ou être singulier, dont l’existence est présupposée à tous 

ses attributs et comme leur support, lesquels n’ont pas de réalité propre séparément de la sienne. 

Aristote savait aussi que certains sujets de ce type ne sont pas éternels comme la Divinité, 

mais résultent d’un devenir dénommé génération. Se demandant quel est le sujet d’un tel changement, 

il le pensait comme l’advenue et la prégnance d’une forme, c’est-à-dire d’un principe structurant, qui 

confère aux matériaux dont est fait un être à la fois une unité et une organisation spécifique : la 

forme substantielle est le principe non matériel d’unité organisée qui fait de certaines matières un 

individu distinct, dont la subsistence est présupposée à l’existence de toutes les manières d’être qui 

peuvent lui advenir. 

 
124 Loc. cit., a. 1 c. 
125 Loc. cit., ad 1. 
126 Ibid. Citation du Commentaire sur Jean (6, 64) de s. Augustin, tr. 27, ML 35, 1617. 
127 « Le corps du Christ est dans ce sacrement à la manière d’une substance. Or la substance n’est pas en tant 

que telle visible à l’œil corporel : elle n’est objet ni d’un sens, ni de l’imagination, mais seulement de l’intellect » (Id., 
Somme de théologie, 3ème partie, q. 76, a. 7, c). 

128 « La notion de substance implique qu’elle ne soit pas dans un sujet » (op. cit., 3ème partie, q. 75, a. 4, 1. Citation 
d’Aristote, Physique, L. III, ch. 1, 201a 10). 



40 
 

C’est ainsi que le pain, bien qu’il soit un produit artificiel rendu possible par les propriétés 

naturelles de ses composants, a une forme substantielle propre qui se trouve présente en tout morceau 

de pain, et fait qu’il subsiste en tant que tel au cours des changements qu’il peut subir, par exemple 

une fraction, un déplacement, ou une mise à l’abri. 

Ces derniers changements affectent visiblement les « aspects » eucharistiques, et plus parti-

culièrement le pain129, au cours de la messe, voire avant ou après elle. Tout se passe comme si c’était 

du pain qui était le sujet de ces changements. Or, à s’en tenir à ces apparences, il serait impossible 

d’identifier le sujet du changement, une fois le pain consacré, comme le corps du Christ, car celui-

ci ne saurait à aucun moment, et pas plus aujourd’hui qu’au cours de la vie terrestre de Jésus, être 

substantiellement du pain : « En aucun cas la substance du pain n’est le corps du Christ130 ». On ne 

peut donc, dans la foi, prendre au sérieux les paroles de Jésus à la Cène sans admettre que « le corps 

du Christ ne pourrait en venir à se trouver dans ce sacrement si ce n’était parce que le pain est 

substantiellement changé en lui131 ». Le substantiel, c’est en effet le fond de la réalité, la réalité qui est 

sous-jacente aux aspects qui la manifestent, « car ce sont les accidents qui donnent à connaître la 

notion de la substance132 ». Encore faut-il ici que la foi s’en mêle, et dépasse le pouvoir révélateur 

des sens, puisque, en l’occurrence, les « aspects » sont à eux seuls incapables de donner à recon-

naître la réalité dont ils sont les aspects. 

 

Une mutation substantielle 

Dans la terminologie héritée d’Aristote, la disparition d’une substance, soit le contraire 

d’une génération, s’appelle une corruption. En professant que le pain consacré ne peut plus être subs-

tantiellement, mais seulement apparemment, du pain, la foi fait bien état de la disparition d’une subs-

tance, et donc de la venue en présence – inapparente – d’une autre substance : il est hors de question 

que les aspects visibles, qui n’étaient jamais que des accidents révélateurs de la substance pain, puis-

sent en venir à subsister par eux-mêmes, sans être sous-tendus dans l’être par une réalité subsis-

tante. Cette disparition de la substance pain n’a toutefois rien à voir ici avec la corruption dont le 

pain est susceptible, si par exemple on le laisse moisir : un tel processus est tout à fait observable, 

alors que la venue en présence du Verbe n’est pas du tout visible. 

C’est pourquoi Thomas affirme d’une part que « la substance du pain ou du vin demeure 

jusqu’au dernier instant de la consécration », et d’autre part que « la substance du pain et du vin n’y 

 
129 Le vin consacré est bien déplacé, mais n’est jamais conservé après sa consommation par le ou les célébrants, 

voire par le diacre, et plus exceptionnellement par les fidèles 
130 THOMAS D’AQUIN, loc. cit., a. 2, c 
131 Ibid. 
132 Loc. cit., ad 2. 



41 
 

est pas anéantie133 », c’est-à-dire réduite à rien, au sens où l’effet de la consécration serait qu’il ne 

reste rien du pain. On voit ici ce qu’il y a de paradoxal dans l’acte de foi, au sens grec du terme de 

ce qui va à l’encontre de l’opinion134 et de ses soi-disant évidences : car il faut bien dire que « la 

substance du pain est changée en quelque chose », et que par suite « elle n’est pas anéantie, 

puisqu’elle est changée en corps du Christ135 » ; mais la foi tient pour faux qu’après la consécration, 

« la substance du pain soit » encore « quelque chose136 », au sens où elle continuerait de subsister. Ce 

n'est plus elle qui fait subsister – qui maintient dans l’existence – ce qui reste d’elle. 

Cette mutation sans anéantissement, à laquelle la foi fait croire, ne peut donc être que dis-

tinguée de toutes les formes de transformation physique : « Cette mutation n’est pas semblable aux 

mutations naturelles, étant absolument surnaturelle, et l’effet de la seule puissance divine137 ». La 

disparition de la forme substantielle du pain n’est pas ici une corruption qui ferait que le pain de-

vienne la matière d’autre chose, moyennant un processus transformateur, comme par exemple s’il 

était détrempé et recuit, ou simplement s’il était digéré. Thomas fait valoir lucidement que la trans-

substantiation ne peut pas être considérée comme une sorte de transformation, réalisable physique-

ment. Car « aucun agent naturel ou créé ne peut agir sinon en vue d’un changement de forme. Et 

c’est pourquoi toute mutation conforme aux lois de la nature est d’ordre formel138 ».  

Il faut donc dire que « cette mutation n’est pas d’ordre formel, mais substantiel139 », par 

quoi il faut entendre qu’il ne s’agit pas là de l’acquisition naturelle d’une nouvelle forme substan-

tielle, venant conférer une nouvelle organisation aux matières d’une substance antérieure. Or ce 

dont la nature n’est pas capable n’est pas impossible à la puissance divine, car Dieu « peut non 

seulement effectuer une mutation d’ordre formel, en sorte que des formes diverses adviennent 

successivement à un même sujet, mais encore la mutation totale d’un étant, en sorte que la subs-

tance de l’un soit totalement changée en la substance de l’autre140 ». 

 

Transsubstantiation et création 

C’est bien au pouvoir créateur de Dieu, soit à sa capacité de faire exister ex nihilo, qu’il faut 

attribuer la puissance de transsubstantier. Car « un agent fini n’a pas la puissance de changer une 

forme en une forme, ni une matière en une matière. Mais un agent infini, dont l’action s’étend à 

tout l’étant, peut opérer une telle mutation : car la nature d’étant est commune aux deux formes et 

 
133 Loc. cit., a. 3. 
134 Grec δόξα (*doxa). 
135 Ibid., ad 3 et 1. 
136 Ibid., ad 3. 
137 Loc. cit., a. 4 
138 Ibid. 
139 Ibid. 
140 Ibid. 



42 
 

aux deux matières. Et ce qu’il y a d’être (entitatis) dans l’une, le Créateur de l’étant peut le changer 

en ce qu’il y a d’être dans l’autre, en supprimant ce par quoi elles se distinguaient141 ». La foi, ici, 

s’adosse à ce que l’intelligence raisonnante est capable de connaître, lorsqu’elle veut bien aller 

jusqu’où saint Thomas a réussi à la porter : l’existence de la cause première divine et le caractère 

créateur de sa causalité sont bien pour lui objets d’un savoir rationnel142. Le propre de la foi est de 

faire fond sur ce savoir, pour admettre que ladite causalité s’étend, au-delà de la fondation de l’être 

naturel, à un mystère aussi adorable qu’à tout jamais indémontrable. 

Cette réception adorante du mystère n’en rend pas moins justice à la certitude sensible, sans 

laquelle elle ne pourrait même pas avoir lieu, car « la foi n’est pas contraire au sens : elle porte sur 

ce que le sens n’atteint pas143 ». De fait, « une fois la consécration terminée, il apparaît au sens que 

tous les accidents du pain et du vin demeurent144 ». On doit dire tout autant que « ce qui demeure 

dans ce sacrement nourrit, et opère tout à fait comme le ferait un pain existant145 ». C’est en fait 

tout le réalisme de la foi qui est ici engagé, car l’adoration n’aurait pas de sens si elle ne portait que 

sur des apparences146 : « Il n’y a aucune tromperie dans ce sacrement, car les accidents que les sens 

discernent sont vraiment réels (secundum rei veritatem)147 ». Ils ne sont pas moins réels qu’ils ne 

l’étaient auparavant, mais le support de leur réalité (la substance qui est leur sujet) n’est plus le même.  

Il faut bien admettre qu’il s’agit là d’accidents, car « la forme substantielle du pain ne demeure 

pas148 ». La forme substantielle du pain est en effet ce qui fait du pain une substance, ce qui le fait 

subsister comme existant en soi à part du reste. Or, si l’on reconnaît, dans la foi, que l’on n’a plus 

affaire après la consécration à du pain subsistant, mais au corps substantiel du Christ, on doit se 

dire que la forme substantielle qui donne au pain d’être ce qu’il est a cessé d’être présente, 

puisqu’elle « fait partie de sa substance149 » : cette substance n’est en effet rien d’autre que l’unité 

composée de la forme – ici celle du pain – et de la matière qu’elle informe. 

Se poussant lui-même dans les retranchements de son aristotélisme, Thomas s’objecte la 

thèse aristotélicienne selon laquelle les formes des produits de l’art humain sont accidentelles, 

puisqu’elles sont introduites de l’extérieur dans des matériaux qu’elles ne structurent pas 

 
141 Ibid., ad 3. 
142 Voir : Id., op. cit., 1ère Partie, et Somme contre les Gentils, 1ère et 2ème Parties.  
143 Id., Somme de théologie, 3ème Partie, q. 75, a. 5, ad 3. 
144 Loc. cit., a. 5, c. 
145 Loc. cit., a. 6, 3. Il s’agit d’une objection, mais la réponse montre que Thomas reprend la constatation à son 

compte. 
146 La réduction des impressions sensibles à de pures apparences a été le fait de certaines écoles philosophiques 

de l’Antiquité : les Éléates autant que les Sceptiques. 
147 Loc. cit., a. 5, ad 2. 
148 Loc. cit., a. 6. 
149 Ibid. 



43 
 

naturellement150 : « Le pain étant un produit artificiel, sa forme est elle-même un accident151 », et on 

pourrait donc en conclure qu’elle demeure avec ces autres accidents que sont les « aspects »  du 

pain. À quoi Thomas répond, toujours au plus près de l’expérience humaine, en l’occurrence celle 

de l’efficacité technique : « Rien n’empêche de produire artificiellement quelque chose dont la 

forme n’est pas un accident, mais une forme substantielle (…). Car l’art ne produit pas une telle 

forme par la puissance qui lui est propre, mais par celle de principes naturels. C’est ainsi qu’il pro-

duit la forme substantielle du pain par la puissance du feu qui cuit une matière faite de farine et 

d’eau152 ». Autre chose est de cuire du pain en profitant des propriétés physiques d’une farine mouil-

lée, et autre chose de sculpter un marbre ou d’assembler un véhicule. Si donc la forme du pain peut 

être considérée comme un effet substantiel et substantifiant de propriétés naturelles, elle n’a pas à 

être considérée, toute artificielle qu’elle est, comme un accident au même titre que les aspects vi-

sibles qu’elle suscite. 

 

 

La manière dont le Christ existe dans ce sacrement (q. 76) 

 

Une présence totale 

Croire que le Christ est réellement et corporellement présent dans le Saint-Sacrement, ou 

que, là où est celui-ci (en chacun de ses exemplaires : les hosties), il y a en réalité celui-là, le Verbe, 

cet acte de foi induit inévitablement la question de savoir comment le premier se trouve dans le se-

cond. « La foi catholique », rappelle Thomas, confesse que « le Christ se trouve tout entier (totus) 

dans ce sacrement153 ». Il n’y aurait en effet pas de sens à affirmer que l’on n’a plus affaire, après la 

consécration, à du pain subsistant, mais à la substance même du Christ, sans croire du même coup 

que le Christ se trouve là, quoique d’une manière physiquement invisible, entièrement et non pas 

partiellement : on ne saurait diviser le Verbe divin, plus que n’importe quelle substance, d’avec lui-

même.  

Pour expliciter cette vérité de foi, Thomas précise néanmoins qu’il y a deux manières d’en-

visager la présence du Christ « tout entier » dans le Saint-Sacrement. Car le dogme eucharistique 

professe en toute rigueur de termes que la substance du Verbe incarné est venue se substituer à 

celle du pain, ou en d’autres termes que c’est désormais le Verbe lui-même qui fait subsister, à titre 

d’accidents perceptibles, les « aspects » du pain. Selon Thomas, cette première manière d’être 

 
150 Voir Id., Commentaire à la Physique d’Aristote, Livre I, leçon XII, n° 108. 
151 Id., Somme de théologie, loc. cit., 1. 
152 Ibid., ad 1. 
153 Loc. cit., q. 76, a. 1, c. 



44 
 

présent relève « pour ainsi dire du pouvoir du sacrement (quasi ex vi sacramenti) » : « De par le pou-

voir du sacrement, il y a sous les aspects de celui-ci ce en quoi la substance préexistante du pain et 

du vin est changée immédiatement, pour autant que cela soit signifié par les termes de sa formula-

tion154 ». Tel est l’effet à la fois immédiat et littéral de la parole de Jésus à la Cène : « Ceci est mon 

corps ». 

On peut alors juger que ce qui est rendu présent, par cette décision divine de changer du 

tout au tout le principe de subsistence des « aspects » qui étaient ceux du pain (et du vin), c’est tout 

ce qui est lié à ce principe, soit tout ce qui coexiste au sein de la substance du Verbe incarné. C’est 

pourquoi Thomas dit qu’il y a pour celui-ci une deuxième manière d’être présent, qu’il met au 

compte d’une coexistence naturelle : « De par une coexistence naturelle (ex naturali concomitantia155), il y 

a dans ce sacrement ce qui est réellement uni à ce qui est le terme de la mutation susdite. Si en effet 

deux choses sont réellement unies, il faut que, là où l’une se trouve réellement, l’autre y soit aussi : 

car c’est seulement par un acte mental que l’on distingue des choses réellement unies156 ». 

Cette dernière précision permet d’expliquer que le Saint-Sacrement soit une présence réelle 

de tout ce qui est réellement indissociable du corps du Christ, soit du Verbe en son Incarnation, et 

qui ne s’en trouve distingué que par une abstraction conceptuelle de notre pensée : « La divinité et 

l’âme du Christ ne se trouvent pas dans ce sacrement de par le pouvoir du sacrement, mais de par 

une coexistence réelle. Car, du fait que la divinité n’a jamais délaissé le corps assumé, la divinité du 

Christ se trouve partout où est son corps. Il faut en conséquence que, dans ce sacrement, la divinité 

du Christ coexiste  avec son corps157 ». 

Il en va de même de l’âme du Christ, car « du fait que “le Christ ressuscité des morts ne 

meurt plus’’ (selon Rm 6, 9), son âme est toujours réellement unie à son corps. Et pour autant, dans 

ce sacrement, le corps du Christ se trouve bien de par le pouvoir du sacrement, mais son âme par 

une coexistence réelle158 ». Dans son état de Ressuscité, le corps du Christ était à nouveau animé 

par l’âme humaine de Jésus, désormais indissociable, et pour l’éternité, du corps qu’elle anime, c’est-

à-dire informe (organise substantiellement). Il en résulte que, là où est le corps du Christ, là aussi est 

son âme. 

Le Christ peut donc être considéré comme tout entier présent, en ce que son âme aussi 

bien que sa divinité ne sont pas moins présentes que le corps auquel il a identifié le nutriment qu’il 

a partagé à ses Apôtres, et cela parce que ce corps est indissociable de l’une et de l’autre. 

 
154 Ibid. 
155 Le terme latin concomitantia n’a pas le sens exclusivement temporel de notre « concomitance », mais plus 

généralement celui d’un accompagnement. 
156 Ibid. 
157 Ibid., ad 1. 
158 Ibid. 



45 
 

Substance et quantité 

La notion de coexistence naturelle permet aussi de surmonter une difficulté que ne manque 

pas de susciter l’expression « tout entier », si on l’entend en un sens purement quantitatif, c’est-à-

dire comme s’il fallait trahir les facultés sensorielles au point d’imaginer que le corps du Christ 

ressuscité, tout glorieux qu’il est, pourrait se trouver réduit aux dimensions d’une petite hostie : 

« Un corps plus grand ne peut être tout entier renfermé dans des dimensions moindres. Or les 

dimensions du pain et du vin consacrés sont bien moindres que celles du corps du Christ. Il ne 

peut donc se faire que le Christ soit tout entier dans ce sacrement159 ». Le corps glorieux du Christ 

« monté aux cieux160 », celui-là même qui auparavant se montra à Marie-Madeleine dans le jardin 

de Joseph d’Arimathie161, et qui dîna avec les Apôtres au bord du lac de Tibériade162, a des dimen-

sions qui font partie des propriétés naturelles de son humanité créée : celles-ci ne sauraient d’aucune 

manière être comme telles présentes dans le Saint-Sacrement. 

À quoi Thomas répond que « les dimensions du pain et du vin ne sont pas changées en les 

dimensions du corps du Christ, mais leur substance en sa substance. C’est ainsi que la substance 

du corps du Christ et de son sang sont dans ce sacrement en vertu du sacrement, et non point les 

dimensions du corps ou du sang du Christ. On voit par là que le corps du Christ se trouve dans ce 

sacrement à la manière d’une substance, et non pas d’une quantité163 ». C’est là tout l’intérêt de la 

notion de transsubstantiation, quand on pense la substantialité et la subsistence conformément à 

l’enseignement d’Aristote légué par le Lycée aux Pères de l’Église : la présence réelle ou, si l’on 

veut, l’inhérence intégrale du Christ dans le Saint-Sacrement est substantielle et non pas dimensionnelle. Son 

corps ressuscité y est bien présent, car ce corps, c’est lui, et il a déclaré qu’il y était, lui, présent, mais 

avec une quantité d’emprunt, qui n’est pas quantitativement égale à sa grandeur naturelle. 

Faudra-t-il donc parler – au risque d’indisposer les fidèles chrétiens, quand on ne cherche 

que l’intelligence de leur foi ! – non seulement de transidentité, mais de réincarnation ? Et pourtant, 

comment ne pas se dire que le Verbe qui s’est donné un corps en Jésus de Nazareth s’en donne à 

la Cène un nouveau ? Celui-ci ne s’offre plus comme la victime d’un supplice expiatoire, mais 

comme une nourriture, une nourriture dont toutefois le partage est aussi le mémorial de ladite 

expiation, à savoir de l’abandon du Fils au Père, en même temps qu’à la violence de ceux des 

humains qui « n’ont pas reçu164 » la « vraie lumière qui éclaire tout homme venant au monde165 ». 

L’auteur de l’épître aux Hébreux fait dire au Christ, citant un psaume en le modifiant : « De sacrifice 

 
159 Ibid., 3. 
160 Credo de Nicée-Constantinople. 
161 Voir Jn 20, 14-17. 
162 Voir Jn 21, 12-13. 
163 Ibid., ad 3. 
164 Jn 1, 12. 
165 Jn 1, 9. 



46 
 

ou d’offrande tu n’as pas voulu, mais tu m’as apprêté un corps166 ». Le Christ s’adresse ici à son Père, 

prenant la place de toutes les victimes sacrificielles du passé, mais ne peut-on dire qu’en instituant 

l’Eucharistie, il s’est lui aussi « apprêté un corps » ? C’était là accomplir son Incarnation dans le 

mémorial partagé de sa Passion, et il fondait par là-même son « corps mystique » qu’est l’Église, 

par la communion aux Saintes Espèces et la communication de l’Esprit Saint. 

 

Identité substantielle et fragmentation des « aspects » 

La notion de présence substantielle par coexistence naturelle permet en outre de com-

prendre comment le Christ peut se trouver tout entier présent dans les formes parcellisées que le 

Saint-Sacrement ne peut éviter de prendre, pour pouvoir être partagé et distribué : les hosties. 

« Le corps du Christ se trouve dans ce sacrement à la manière d’une substance, en l’occur-

rence à la manière dont une substance comporte des dimensions, et non pas à la manière des di-

mensions, c’est-à-dire à la manière dont la grandeur mesurable d’un corps est soumise à la grandeur 

mesurable de l’espace167 ». Subtile distinction, dont Thomas a le secret ! Avoir des dimensions, pour 

une substance, c’est en être le sujet. Une dimension quant à elle, c’est un aspect sous lequel un être 

est divisible, comme l’est tout corps occupant de l’espace, y compris les « aspects » sacramentaires. 

Or la divisibilité de ces derniers n’implique pas celle de la substance qui est leur sujet, car « la nature 

d’une substance se trouve tout entière en n’importe quelle partie des dimensions qu’elle comporte : 

la nature de l’air est tout entière en n’importe quelle partie de l’air, et la nature du pain est tout 

entière en n’importe quelle partie du pain168 ». Un morceau de pain peut être coupé en deux, et 

donner deux morceaux d’une grandeur et d’un poids deux fois moindres, mais cette division n’af-

fecte en rien l’essence spécifique qui se trouve en chacun d’eux, et fait qu’ils sont l’un et l’autre des 

morceaux de pain. 

Thomas en infère que la fraction de l’hostie tenue en main par le célébrant, non plus que la 

séparation spatiale des hosties distribuées, n’affectent en rien l’identité substantielle de celui qui 

s’est fait leur sujet, moyennant la répétition, par un ministre divinement ordonné à cette fin, de ses 

paroles à la Cène. Encore faut-il, pour comprendre et admettre son raisonnement, appliquer à la 

personne du Christ ce qu’il dit de « la nature de la substance » de l’air ou du pain : car celle-ci a l’uni-

versalité d’une essence commune, et aucunement une singularité personnelle. C’est donc seulement 

par analogie que le Christ d’une part – qui n’est pas un universel – est identiquement présent tout 

entier en chacune des hosties ou parcelles d’hostie ; et que d’autre part l’essence spécifique d’un air 

ou d’un pain est présente telle qu’en elle-même en chacune de leurs parties. 

 
166 He 10, 5. Citation de Ps 40/39, 7. 
167 THOMAS D’AQUIN, loc. cit., q. 76, a. 3, c. 
168 Ibid. 



47 
 

Si ces dernières avaient une forme substantielle qui leur donnait d’être des individus, leur 

division équivaudrait à leur destruction en tant que substances composées. On voit ici toute l’im-

portance des affirmations selon lesquelles ni la Divinité ni l’âme du Christ n’ont avec les « aspects » 

eucharistiques un rapport de forme substantielle à substance composée. Le rapport est seulement 

ici celui d’un sujet à des réalités que ce dernier maintient miraculeusement dans l’existence : ce qui 

les y maintient, ce n’est plus l’acte d’être que constitue l’activité structurante d’une forme substan-

tielle169.  

 

Une mutation méta-physique 

Les analyses thomasiennes convergent à faire reconnaître que la présence substantielle du 

Christ dans son sacrement n’est pas d’ordre physique. 

Certes, dire que sa substance même est présente implique que tout ce qui s’y trouve réelle-

ment attaché s’y trouve aussi. Il faut donc admettre que sa « grandeur mesurable » – et le Christ 

ressuscité en a une170, comme pouvaient l’attester les témoins qui l’ont vu, voire touché, après sa 

résurrection – « se trouve tout entière dans ce sacrement171 », car « la grandeur mesurable d’un corps 

n’est pas réellement (secundum esse) séparable de sa substance172 ». La réponse qui s’impose à Tho-

mas, pour surmonter le paradoxe, à tout jamais incroyable si l’on s’en tient aux données sensibles, 

est que « la mutation qui a lieu dans ce sacrement a pour terme immédiat la substance du corps du 

Christ, et non point ses dimensions. On le voit à ce que la grandeur mesurable du pain demeure 

après la consécration : seule sa substance a disparu173 ».  

Il n’y a ni agrandissement ni amoindrissement de la taille de l’hostie. Le corps ressuscité du 

Christ ne s’y rend pas physiquement visible, mais la foi le tient pour métaphysiquement présent : 

« Comme la substance du corps du Christ n’est pas réellement dépouillée de sa grandeur mesurable, 

ni de ses autres accidents, il s’ensuit que, de par une coexistence réelle, la grandeur mesurable du 

corps du Christ et tous ses autres accidents se trouvent réellement dans ce sacrement174 ». Le Res-

suscité y est présent non pas tel qu’il se trouve au ciel où il est monté, ou tel qu’il a la puissance de 

se manifester corporellement, ainsi qu’il se montra à ses Apôtres ; mais parce qu’il est présent en 

 
169 C’est la forme qui, informant la matière, donne à un étant d’exister effectivement en étant l’être qu’il est. 

Cette effectivité (l’ἐνέργεια-*énerguéïa d’Aristote) est l’acte d’être au sens thomasien. 
170 « Le corps du Christ n’est pas dans ce sacrement d’une manière qui le délimite, auquel cas il ne se trouverait 

pas ailleurs que sur l’autel où ce sacrement est réalisé (conficitur), alors qu’il est au ciel sous l’aspect qui lui est propre, et 
sur beaucoup d’autres autels sous l’aspect du sacrement » (loc. cit., a. 5, ad 1). 

171 Ibid., a. 4. 
172 Ibid., Sed c. 
173 Ibid., c. 
174 Ibid. 



48 
 

personne partout où le Verbe qui est le fond de son être – son sujet – veut être matériellement 

présent, tout comme il a « habité parmi nous175 ». 

Fidèle à l’enseignement d’Aristote, Thomas professe que la foi en la présence réelle n’im-

plique pas l’impossible coexistence dans le même lieu de deux corps, qui plus est de tailles diffé-

rentes : car « la grandeur mesurable du pain » qui « demeure dans ce sacrement », y « est présente 

sous son mode propre, à savoir une certaine mensurabilité, tandis que la grandeur mesurable du 

corps du Christ ne s’y trouve qu’à la manière d’une substance176 ». Une personne aimée peut se 

trouver présente en imagination, avec ses dimensions propres intentionnellement visées, dans la 

conscience de celle qui l’aime : ses dimensions sont là non pas telles qu’en elles-mêmes, mais parce 

qu’elles sont siennes. Ce que croit et dit la foi, c’est que le Verbe est venu subsister ailleurs qu’en son 

lieu céleste, mais sur le mode d’une subsistence réelle et non pas d’une simple figuration. La chose 

n’est assurément possible qu’à l’Incréé, tandis qu’elle n’est possible à une créature que sous un 

mode tout imaginaire et non substantiel, à la manière dont l’aimé est présent à l’aimant. Le Verbe 

s’attache réellement les Saintes Espèces, en conservant – en maintenant dans l’être – leurs dimen-

sions, comme il s’est attaché l’humanité en Jésus de Nazareth. 

La foi croit donc que le Verbe se rend localement présent, sans pour autant que les lieux 

où les paroles consécratoires le rendent présent (les hosties, là où elles sont) imposent des limites 

inédites à son corps substantiel de Verbe incarné. Par suite, de même que la présence locale du 

corps du Christ ne consiste pas pour lui à occuper un lieu à la manière d’un corps naturel, de même 

le mouvement des Saintes Espèces n’entraîne-t-il aucun changement de son corps glorieux, à tout 

jamais immuable, qui est « en repos au ciel177 », et qui ne saurait sans contradiction être à la fois en 

repos et en mouvement. La foi donne donc à croire que le Verbe incarné reste substantiellement 

immuable, alors même que les « aspects » qu’il a empruntés à ce qui était du pain sont déplacés, sur 

l’autel ou à quelque distance. 

De même, la manducation du Saint-Sacrement a pour conséquence que le corps du Christ 

ne peut plus être présent sous les « aspect », dès lors que ceux-ci ont été détruits en étant consom-

més. Or ce changement n’affecte que ces derniers, et non pas la substance qui s’en était faite le 

sujet, tant qu’ils étaient là : « Le corps du Christ demeure dans ce sacrement non seulement le 

lendemain, mais encore durant le temps ultérieur, aussi longtemps que les aspects sacramentaux 

demeurent. Lorsqu’ils disparaissent, le corps du Christ cesse d’être en eux, non pas du fait qu’il en 

 
175 Jn 1, 14. 
176 THOMAS D’AQUIN, loc. cit., 2 et ad 2. 
177 Ibid., a. 6, Sed c. 



49 
 

dépendrait, mais par la suppression de tout rapport entre le corps du Christ et ces aspects. C’est de 

cette manière que Dieu cesse d’être le Seigneur d’une créature qui prend fin178 ». 

 

 

Des « accidents qui demeurent » (q. 77) 

 

Des accidents sans sujet ? 

C’est finalement la grande question, dès lors que l’on passe, à l’école de Thomas, de l’acte 

de foi, qui vise au-delà de ce que les sens peuvent percevoir, à l’explicitation conceptuelle du con-

tenu de cet acte. 

Car la permanence des « aspects » – le fait qu’ils demeurent dans le temps qui suit la consé-

cration – est un fait de perception. Ces aspects étaient des accidents de la substance pain (ou vin), 

laquelle ne se réduisait à aucun d’eux (taille, couleur, poids, situation, etc.), mais constituait leur 

unité réelle et effective – leur existence en acte. Si la substance qui « faisait être » ces accidents – au 

sens non pas où elle les produisait, mais où elle leur donnait d’être, leur conférait une existence 

qu’ils ne pouvaient ni ne peuvent avoir à part – disparaît, on se trouve exposé à la conséquence 

conceptuellement irrecevable que « des accidents demeurent sans sujet dans ce sacrement ». Tho-

mas ne recule pas devant la difficulté179 : « Du fait que la substance du pain et du vin ne demeure 

pas, il semble que les aspects en question soient dépourvus de sujet180 ». Or, si la foi peut bien 

affirmer au-delà de ce que l’intelligence peut savoir par elle-même, elle ne peut pas néanmoins 

imposer à l’intelligence un contenu de pensée intrinsèquement contradictoire : car la foi serait alors 

« vide », comme le dit Paul à un autre propos181, et il n’y aurait en fait aucun véritable acte de foi, 

mais seulement des mots vainement prononcés qui auraient toute l’allure d’un mensonge, puisqu’ils 

ne renverraient à rien de réel. 

La transsubstantiation implique que la substance du pain et du vin ne puisse être le sujet 

des Saintes Espèces, puisqu’elle n’existe plus en tant que telle. Quant à forme substantielle du pain 

ou du vin, elle a disparu avec la substance : c’est dans la cessation de son activité formelle que 

consiste la disparition de la substance en tant que telle. De plus, n’étant pas à elle seule substance, 

la forme « ne pourrait être un sujet182 » : seul un composé de matière et de forme peut l’être. Et en 

outre, « des accidents de cette sorte ne sont pas dans la substance du corps et du sang du Christ 

 
178 Ibid., ad 3. « Le corps et le sang du Christ demeurent dans ce sacrement aussi longtemps que ces aspects 

demeurent numériquement identiques : c’est tel pain et tel vin qui sont consacrés » (loc. cit., q. 77, a. 8, c). 
179 Ibid., a. 1, Incipit. 
180 Ibid., Sed c. 
181 Cf. 1 Co 15, 14. 
182 THOMAS D’AQUIN, loc. cit., c. 



50 
 

comme en un sujet : car la substance d’un corps humain ne peut d’aucune manière être pourvue de 

tels accidents, et il n’est pas non plus possible que le corps du Christ, à l’état glorieux et impassible, 

soit altéré au point de recevoir des qualités de cette sorte183 ». 

Thomas ne recule devant aucune des difficultés que son aristotélisme philosophique lui 

impose : « Des accidents ne passent pas de sujet en sujet, en sorte qu’un même accident numéri-

quement identique qui se trouve d’abord en un sujet se trouve par la suite en un autre184 ». Par 

exemple, la chaleur d’un radiateur peut servir à chauffer l’air d’une pièce, mais la chaleur inhérente 

à l’air réchauffé n’est pas numériquement identique à celle qui se conserve dans le radiateur, les 

deux restant réellement distincts, chacun avec son accident à lui, celui du second étant l’effet de 

celui du premier : la chaleur de l’air est une autre chaleur que celle du calorifère, quoi qu’il en soit 

de leur degré de température. 

Difficile dès lors pour Thomas de ne pas tirer la conclusion qui pourrait paraître mettre en 

échec sinon la foi, du moins la cohérence de son explicitation conceptuelle. Les « aspects » se pré-

sentent bien comme des « accidents sans sujet » : ils ne peuvent plus avoir, avec la substance qui 

les maintient désormais dans l’être (le « corps du Christ » réellement présent), le rapport d’accident 

à substance qu’ils avaient antérieurement dans le pain ou le vin subsistants. 

Il paraît donc clair que les « aspects » ne peuvent être ni les accidents d’une substance qui 

n’existe plus, ni ceux d’une substance qu’ils ne pourraient aucunement modifier. Leur permanence 

visible doit donc être mise au compte d’autre chose que la capacité qu’a une substance créée de 

conférer son être à des accidents qui ne peuvent subsister par eux-mêmes et en eux-mêmes : « que 

des accidents demeurent dans ce sacrement sans sujet peut assurément être un effet de la puissance 

divine. Car, du fait qu’un effet dépend plus de sa cause première que d’une cause seconde, Dieu, 

qui est la cause première de la substance et de l’accident, peut, par sa puissance infinie, maintenir 

dans l’être un accident malgré la suppression de la substance par laquelle il était maintenu dans 

l’être comme par sa cause propre185 ». 

Pour donner du crédit à sa conclusion, Thomas n’hésite pas à rapprocher le mystère de 

l’Eucharistie de celui de l’Incarnation : « C’est de cette manière que [Dieu] peut aussi produire 

d’autres effets de causes naturelles en l’absence de celles-ci, ainsi qu’un corps humain fut formé au 

ventre de la Vierge sans semence mâle186 ». 

On ne peut donc, selon Thomas, mettre la permanence visible des « aspects » sacramen-

taires qu’au compte de la puissance créatrice que le Verbe incarné partage en toute unité avec le 

 
183 Ibid. 
184 Ibid. 
185 Ibid. 
186 Ibid. 



51 
 

Père et l’Esprit. Non pas toutefois en ce sens qu’il y aurait ici une production ex nihilo de quoi que 

ce soit, mais au sens où le faire-être qui est à la racine (divine) de l’être de toute créature change du 

tout au tout, dès lors que c’est l’Incréé lui-même qui en vient à exercer cet être, d’une manière qui 

n’a rien d’un processus physique : « Même s’il est conforme à la loi de nature qu’un accident soit 

inhérent à un sujet, c’est par une raison spéciale, de l’ordre de la grâce, que des accidents sont dans 

ce sacrement sans sujet187 ». 

On pourrait peut-être objecter que parler d’ « accidents sans sujet » revient à dire que les 

réalités ainsi désignées ne sont plus des accidents à proprement parler, puisqu’elles ne tiennent plus 

l’être d’aucune substance qu’elles pourraient modifier. Thomas n’en justifie pas moins leur dési-

gnation déjà traditionnelle, et destinée à le rester : « Dans ce sacrement, il n’est pas donné à des 

accidents d’être sans sujet en vertu de leur essence, mais de par la puissance divine qui les sous-

tend. Ils ne cessent pas pour autant d’être des accidents, car la définition de l’accident leur est 

toujours applicable, tandis que celle de la substance ne l’est pas188 ». Par définition, un accident est 

ce qui ne peut subsister, mais seulement exister en autre chose, de quoi il tient d’être. Or les « as-

pects » eucharistiques ne tiennent pas l’être d’eux-mêmes après plus qu’avant la consécration : ils 

ne continuent d’être – sans être les accidents d’un pain ou d’un vin substantiels – que par la venue 

en présence invisible du Verbe incarné. La définition de l’accident peut donc leur être appliquée, et 

leur permanence visible est autre chose qu’une subsistence à proprement parler : ils ne subsistent 

qu’au sens où ils continuent d’être visibles, mais point au sens où leur être d’accidents serait devenu 

substantiel. 

 

Un accident sujet ? 

La difficulté est manifestement si grande qu’elle paraît amener Thomas à se contredire, ce 

qui n’est vraiment pas dans ses habitudes ! Car après avoir énergiquement défendu l’idée que les 

« aspects » sont des accidents que la puissance divine peut maintenir sans sujet dans l’existence, il 

en vient à affirmer tout aussi résolument que « c’est la grandeur mesurable qui est le sujet des 

accidents qui demeurent dans ce sacrement189 », comme s’il fallait absolument leur trouver un sujet, 

parce qu’il est par trop inconcevable qu’ils n’en aient pas. Une interprétation minimaliste, atténuant 

l’impression d’une contradiction irrémédiable, consisterait à dire – mais ce n’est pas ce que dit 

Thomas –. que la « grandeur mesurable », c’est-à-dire l’occupation d’un certain espace, tient lieu ici 

de sujet, soit de réalité sous-jacente aux données sensibles.  

 
187 Ibid., ad 1. 
188 Ibid., ad 2. 
189 Ibid., a. 2, Sed c. 



52 
 

La présence d’une telle grandeur est elle-même une donnée sensible, mais il faut lui recon-

naître en outre une sorte de préséance sur les autres aspects accidentels, car « la grandeur mesurable 

est le premier ordonnancement (dispositio) de la matière190 ». Elle leur est en effet présupposée, au 

sens où il ne peut y avoir de couleur que d’une surface colorée. Les accidents de cette sorte (couleur, 

poids, densité, etc.) peuvent varier, mais le fait qu’ils occupent un espace est toujours présent au 

sein de leur variété. La grandeur ou spatialité est ainsi un même qui demeure quoi qu’il en soit de la 

variation des accidents191 : « Du fait que, au retrait du sujet, les accidents demeurent selon l’être 

qu’ils avaient auparavant, il s’ensuit que tous les accidents continuent d’avoir la grandeur mesurable 

pour base (remanent fundata super quantitatem dimensivam)192 ». 

La spatialité est aussi ce qui permet aux « aspects » sacramentaires d’être individués, c’est-à-

dire d’être des réalités singulières visiblement distinctes les unes des autres, telles les hosties. C’est 

en effet toujours dans l’espace que ces réalités se présentent à part les unes des autres. C’est vrai 

aussi des parties de la grande hostie, après sa « fraction193 » par le célébrant : le Verbe incarné s’en 

trouve singulièrement présent en chacun des fragments, comme en chacune des hosties. 

D’une manière générale, des accidents sont individués en tant qu’ils appartiennent à une 

substance, dont le propre est d’exister singulièrement distinctement du reste194 : c’est la subsistence 

de la substance – son acte propre d’être – qui singularise les accidents qui sont les siens. Dès lors que 

la substance du pain a disparu, ce n’est plus elle qui peut individuer, par son acte d’être, les accidents 

que sont les « aspects ». Reste alors que le principe de leur singularisation soit ce qui les rend sépa-

rables : « Le sujet étant le principe de l’individuation des accidents, il faut que ce qui est posé comme 

sujet de certains accidents soit en quelque manière principe d’individuation », et cela amène à re-

connaître que « le principe de l’individuation est la grandeur mesurable195 », laquelle peut dès lors, 

à ce titre et bien qu’elle n’ait rien ni d’une substance ni d’une forme substantielle, être considérée 

comme le sujet et comme le point d’ancrage des autres accidents. 

 

Des accidents d’accident ? 

Il faut bien parler d’ « autres accidents », car la grandeur mesurable, tout sujet qu’elle est, en 

est un. Thomas se pousse lui-même dans ses retranchements en faisant dire au trésor des termes 

qu’il emprunte à Aristote plus et autre chose que ce que celui-ci admettait. 

 
190 Ibid. 
191 C’est là ce qui portera en son temps Descartes, dans la 5ème de ses Méditations métaphysiques, à identifier 

« l’essence des choses matérielles » à l’étendue, et à substantifier celle-ci, en déniant toute réalité aux formes substantielles 
de la scolastique aristotélicienne. 

192 THOMAS D’AQUIN, ibid. 
193 Ibid., a. 7. 
194 Tel est le sens premier de l’οὐσία (*oussia) aristotélicienne. 
195 Ibid., a. 2, c. 



53 
 

La définition aristotélicienne de l’accident avait en effet pour conséquence évidente qu’ « il 

n’y pas d’accident d’accident196 », car cela reviendrait à faire de l’accident une substance. Mais il n’en 

est pas moins vrai que certains accidents sont présupposés à d’autres, et en cela analogue aux subs-

tances qui sont les vrais sujets, comme la quantité qu’est la grandeur est présupposée à la qualité 

qu’est la couleur : « Dans la mesure où il existe en autre chose, un accident peut être dit le sujet 

d’un autre, s’il en est un qui est reçu dans un sujet par la médiation de l’autre : la surface est dite en 

ce sens être le sujet de la couleur197 ». Thomas en infère que l’intervention non naturelle de la puis-

sance divine dans la transsubstantiation ne contrevient pas à l’impossibilité pour un accident d’être 

un sujet comme l’est une substance, car « lorsque la puissance divine donne à un accident d’être 

par soi, il peut aussi être par soi le sujet d’un autre accident198 ». On peut dire des « aspect » trans-

substantiés qu’à leur manière – non substantielle ! – ils sont par soi, car « bien que leur sujet ne 

demeure pas, n’en demeure pas moins l’être qu’avaient dans ce sujet les accidents de cette sorte199 » : 

ils continuent d’être tels qu’ils étaient, sans le devoir désormais à la substance qui a disparu. 

Cela explique pour Thomas que les « aspects » sacramentaires conservent leurs propriétés 

physiques, comme de pouvoir « nourrir200 », ou être « brisés201 » : « L’action d’une forme acciden-

telle dépend de celle de la forme substantielle autant que l’être de l’accident dépend de celui de la 

substance. Pour autant, de même que la puissance divine donne aux aspects sacramentaux de pou-

voir exister sans la substance, de même leur donne-t-elle de pouvoir agir sans la forme substantielle, 

par la puissance de Dieu, de qui dépend, comme de l’agent premier, l’action de n’importe quelle 

forme, qu’elle soit substantielle ou accidentelle202 ». 

Il faut aussi attribuer à un processus physique – une digestion tout ce qu’il y a de plus naturel 

– la « corruption » des « aspects » sacramentaires, qui a pour conséquence que le vrai Corps du 

Christ, soit le Verbe incarné en personne, cesse d’être présent comme il l’était au moment où le 

Saint-Sacrement a été distribué et ingéré : « S’il se produit un changement qui eût été assez impor-

tant pour corrompre la substance du pain ou du vin », telle la dissolution des « aspects » au cours 

de leur digestion, « le corps et le sang du Christ ne demeurent pas dans ce sacrement203 ». La des-

truction des « aspects » entraîne très logiquement la cessation du lien que la consécration avait ins-

taurée entre eux et la présence substantielle du Christ. 

 

 
196 Ibid., 1. 
197 Ibid. ad 1. Cf. op. cit., 1ère Partie, q. 77, a. 7, ad 2. 
198 Op. cit., 3ème Partie, q. 77, a. 2, ad 1. 
199 Ibid., a. 4, c. 
200 Ibid., a. 6. 
201 Ibid., a. 7. 
202 Ibid., a. 3, ad 2. 
203 Ibid., a. 4, c. 



54 
 

Trans- et non pas con- substantiation 

 

Les efforts impressionnants de Thomas en vue d’assurer à la notion, déjà passée en dogme, 

de transsubstantiation une formulation et une explicitation cohérentes, le conduisent à énoncer, 

mais comme en passant, une affirmation qui pourrait apparaître, eu égard à l’histoire ultérieure de 

la dogmatique et de la théologie, comme un aboutissement majeur et décisif : « Tant que demeurent 

les aspects du pain et du vin, le corps et le sang du Christ demeurent, sans être ensemble dans ce 

sacrement avec la substance du pain et du vin204 ». 

Ce qui se trouve écarté par là, c’est ce qui par la suite, notamment après la Réforme luthé-

rienne, et à titre de substitut d’une transsubstantiation tenue pour inintelligible, s’appellera consubs-

tantiation. Ce terme signifie que la substance du pain et du vin demeure après leur consécration, 

mais étroitement unie à celle du Verbe incarné, lequel a choisi de se rendre substantiellement pré-

sent là où ce pain et ce vin se trouvent. Selon la doctrine de la consubstantiation, le Saint-Sacrement 

est encore du pain, ainsi que nos sens nous le donnent à penser, alors même qu’il est aussi le Corps 

du Christ205. 

Nul doute que Thomas, comme plus d’un Père antérieur, ait pris à certains égards au pied 

de la lettre les mots de son Seigneur à la Cène. De fait, d’après ce que nous en ont rapporté ses 

témoins oculaires, il n’a pas dit : « Ce pain est aussi mon corps », mais bien : « Ceci est mon corps ». 

 

 

 

 

  

 
204 « Manentibus speciebus panis et vini, manet corpus et sanguis Christi, quae non sunt simul cum substantia panis et vini in 

hoc sacramento » (ibid., a. 5, c). C’est moi qui souligne. 
205 La consubstantiation est une doctrine de la « présence réelle », qui ne réduit pas celle-ci à la présence 

promise par Jésus à ceux qui seraient « réunis en son nom » (Mt 18, 20). 



55 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Interrogations 

  



56 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



57 
 

À suivre Thomas d’Aquin avec la loyauté exemplaire dont il fait preuve dans l’examen des 

problèmes, on peut en arriver paradoxalement à se demander si le terme de transsubstantiation est le 

plus approprié pour exprimer le fond du mystère eucharistique, ou du moins – si cette mise en 

question paraît trop provocante eu égard aux définitions dogmatiques – de quelle manière il con-

vient de comprendre la notion ainsi désignée pour lui trouver la cohérence que les analyses de 

Thomas voulaient garantir. 

Il n’a, on l’a vu, reculé devant aucune des difficultés que présentait à ses yeux, compte tenu 

de multiples objections qu’il rencontrait dans son héritage théologique, l’interprétation du dogme 

eucharistique. On peut voir là un encouragement à questionner avec la même audace que lui à 

propos de ses propres thèses, et peut-être est-ce là le bon moyen, dont il donna l’exemple dans son 

exploitation tout à fait originale de l’aristotélisme, d’apercevoir en quoi celle-ci donnait de quoi 

penser au plus profond l’irruption du Verbe incarné dans son Saint Sacrement. 

 

 

À propos de la subsistence 

 

L’existence substantielle 

En quoi le pain (ou le vin) est-il substance ? Subsister, on l’a dit, c’est exister distinctement 

avec une essence propre et spécifique. La substantialité matérielle n’implique pas l’individualité, 

tandis que celle-ci est une forme de subsistence matérielle. Un pain ou un caillou coupé en deux 

donne deux pains ou deux cailloux, soit les mêmes choses aux dimensions près. Ce qui est subs-

tantiel là-dedans, c’est le pain en tant que tel, non pas les morceaux de pain, qui sont des singuliers 

matériels, mais non pas des individus. L’individualité est un caractère toujours substantiel. Le propre 

de l’individu, c’est de ne pouvoir subsister comme tel en étant divisé. Là où il y a substantialité, 

mais non point individualité, la division ne met pas fin à la subsistence. 

La forme substantielle du pain est ce qui le distingue, en tant que pain, de tout le reste, et 

plus prochainement des autres manières de composer les même éléments constitutifs : pâtes, sablés, 

viennoiseries, etc. Le pain est un produit artificiel, dont la production ne consiste pas à imposer 

manuellement ou mécaniquement un ordre à des matériaux, mais à tirer parti des propriétés natu-

relles de matériaux d’origine végétale, moyennant celles de l’eau et du feu. Les avancées théoriques 

de la chimie organique ne changent rien sur le fond : car les atomes et les molécules qui composent 

le pain ne subsistent plus à l’état séparé, mais sont réorganisés de la manière spécifique qui distingue 

le pain en tant que tel de l’ensemble des autres réalités. 



58 
 

Le pain est substance en tant que matière structurée par une forme qui le distingue spécifi-

quement du reste. C’est la forme qui donne à cette matière d’être du pain, quand la matière lui 

donne, elle, d’être tel pain, ou tel morceau de pain. Le pain est une réalité créée en ce qu’il est composé 

de matériaux créés, réorganisés par la mise en œuvre de leurs propriétés naturelles, moyennant des 

causalités physiques appropriées. La forme substantielle donne au pain sa subsistence de pain, mais 

elle ne fait pas exister la matière qu’elle informe, laquelle peut subsister sous d’autres formes. Les 

« aspects (species) » eucharistiques demeurent avec l’organisation physique qu’ils tenaient de la forme 

substantielle du pain, et ils ne sont pas réorganisés formellement par la transsubstantiation : les 

« accidents » qui donnaient à voir une substance, physiquement distincte en tant que pain, devien-

nent des accidents d’autre chose. 

On pourrait se demander si le miracle de Cana offre un exemple de transsubstantiation, 

dans la mesure où de l’eau y a été changée en vin. La question est alors de savoir si l’eau et le vin 

peuvent être considérées comme des substances possédant chacune sa propre forme substantielle. 

En fait, s’il est vrai que du vin n’est pas de l’eau, le vin n’est jamais qu’un mélange dont 85 à 90% 

sont de l’eau. Un mélange n’est pas comme tel substantiel : seuls ses éléments le sont. C’est donc à 

peine si, à Cana, il s’opère une véritable transformation, c’est-à-dire un changement de forme, en 

l’entendant de la forme substantielle. Il y a bien un changement d’état, qui fait advenir autre chose 

que ce qui était présent au départ. Mais, en l’occurrence, le miracle consistait, semble-t-il, à créer les 

éléments inexistants dans l’eau initiale, lesquels devaient être mêlés à celle-ci pour que l’on puisse 

goûter du vin (et du bon !). Il s’agit là du mélange de deux réalités créées, quand la transsubstantiation 

eucharistique consiste en ce que l’Incréé se rend substantiellement présent en ce qui était et demeure 

du créé, sous les « aspects » ou accidents de celui-ci. 

 

Des accidents peuvent-ils subsister ? 

« C’est de façon miraculeuse qu’ils [les accidents] subsistent à la manière d’une substance (mi-

raculose subsistunt per modum substantiae) », soit « substantiellement206 » : dans les termes ici utilisés par 

Thomas, les « aspects (species) » sont des accidents qui subsistent, ce qui contrevient évidemment à 

l’ordre naturel autant qu’à la logique. Reste à comprendre qu’ils ne tiennent plus leur être de la 

substance créée dont ils étaient les modifications207, mais directement du Verbe divin : ce qui s’est 

effacé, c’est le caractère de créature en tant que relation ontologique du créé à l’Incréé. Cette relation 

n’est de l’ordre ni de l’essence qui spécifie la substance, ni des accidents de celle-ci, mais de son acte 

d’être, exprimé par le sens absolu du verbe être, qu’Aristote déclarait irréductible à toutes ses 

 
206 THOMAS D’AQUIN, Somme de théologie, 3ème Partie, q. 76, a. 5, ad 2. 
207 « Fruits de la terre et du travail des humains » dit l’Offertoire du missel de Paul VI. 



59 
 

significations de type attributif. Ce que la foi professe, c’est que ce qui appartenait208 au pain appar-

tient désormais au Verbe, qui se trouve réellement et tout entier là où antérieurement il y avait du 

pain. 

Ce qui est à penser, c’est que des accidents soient le même qui demeure, dans une mutation 

qui est la substitution d’une substance à une autre209. Ces accidents sont bien ce par quoi le pain est 

reconnaissable aux sens210. Ils n’en sont pas moins réels en soi, et irréductibles aux effets sensibles 

dont ils sont la cause, moyennant une information des facultés sensorielles, et la conformité entre 

cette information et la réalité qui la produit. La question est donc : qu’est-ce qui confère leur réalité 

et leur capacité active aux accidents du pain, si ce n’est la forme d’organisation spécifique du pain, 

de qui lesdits accidents tiennent leur couleur, leur saveur, leur poids, leur solidité ou liquidité, etc. ? 

La forme est l’acte du composé en tant que tel, tout comme l’âme est l’acte d’un composé naturel-

lement apte à vivre211 : le composé subsiste pour autant que sa forme, structurant ses matières, lui 

donne d’exister en acte comme l’être qu’il est. Dire que la forme substantielle du pain a disparu 

sans pourtant être anéantie, réduite à rien212, ne revient-il pas à dire que l’organisation des éléments 

demeure, sans qu’elle soit encore l’effet du principe formel qui faisait exister en acte le composé 

initial (pain ou vin) ?  

S’il y a transsubstantiation (laquelle, instantanée et non pas progressive, apparaît bien 

comme la substitution d’une substance à une autre), c’est que la forme substantielle de la substance 

initiale cesse d’être, sur le plan de l’essence, le principe d’être de ce qui reste de cette substance : ce 

que celle-ci était moyennant le rôle structurant de sa forme (croûte, mie, moût, etc.) se trouve 

maintenu dans l’existence par un acte d’être substantiel autre que celui de son sujet initial. Comment 

dès lors éviter de passer du plan de l’essence à celui de l’acte d’être (l’actus essendi ou existence) pour 

poser la question de savoir ce qui fait subsister les réalités que les sens continuent de percevoir et 

d’identifier ? La subsistence réelle de ces réalités est absolument nécessaire à la véracité de l’acte de 

foi. Il faut donc remonter de l’explication de la subsistence sur le plan de l’essence (moyennant les 

causalités conjuguées de la forme et de la matière), à son explication sur le plan de l’existence. 

L’essence des substances naturelles étant commune à plusieurs, il faut la tenir pour réelle-

ment distincte de l’existence de chacune : autre chose est l’essence cheval, et autre l’existence de 

 
208 Aristote recourt au verbe ὑπαρχεῖν (*hyparkheïn) pour signifier l’appartenance d’un prédicat, essentiel ou 

accidentel, à un sujet. On parle aussi d’inhérence du prédicat au sujet. 
209 Cf. THOMAS D’AQUIN, ibid., q. 75, a. 8. 
210 Cf. ibid., a. 6 ad 3. 
211 Cf. ibid., a. 6. Thomas renvoie à la définition de l’âme, au 2ème livre sur L’Âme d’Aristote, comme « forme 

d’un corps naturel ayant la vie en puissance (εἶδος σώματος φυσικοῦ δυνάμει ζωὴν ἔχοντος – *eïdos sômatos physikou dynameï 
zôèn ékhontos) », ou « actualisation primordiale d’un organisme naturel (ἐντελέχεια ἡ πρώτη σώματος φυσικοῦ ὀργανικοῦ – 

*éntélékhéïa hè prôtè sômatos physikou organikou) » (ARISTOTE, L’Âme¸ L. II, ch. 1, 412a 20-21 et 412b 5-6). 
212 Cf. ibid., a. 3. 



60 
 

Bucéphale213 ou de Jappeloup214, la première n’ayant pas cessé d’être à la disparition de ces derniers. 

Aucune des substances de cette sorte n’existe donc par essence, et chacune ne peut en conséquence 

exister que comme l’effet d’une cause prochaine qui la fasse exister. Elle requiert en outre, en der-

nière instance, une cause d’existence en qui l’essence et l’existence ne fassent qu’un, qui pour autant 

ne puisse être qu’unique, et puisse être comme telle cause d’existence pour tout le reste215.  

Pour la substance naturelle, plus fondamentalement que d’être actuée par sa forme, subsis-

ter revient à être créé : l’Acte pur incréé fait subsister le créé en lui conférant sa subsistence propre 

d’être créé, laquelle distingue celui-ci, ontologiquement et radicalement, de l’Incréé. La transsubs-

tantiation peut donc logiquement être considérée comme la suppression de cette distinc-

tion, non pas sur le plan de l’essence (car Dieu ne devient pas du pain), mais sur le plan de 

l’existence et de la dépendance dans l’être. Qui peut le plus peut le moins : le Créateur – qui 

est le seul, comme être absolu, à pouvoir faire exister ce qui n’est pas lui – a nécessairement le 

pouvoir de soutenir lui-même dans l’être (l’existence avec une essence quelconque) sans avoir be-

soin, si l’on peut dire, d’une « délégation de subsistence ». 

 

 

« Ré-incarnation » du Verbe ? 

 

La transsubstantiation : une forme d’union hypostatique ? 

Le rapprochement avec l’union hypostatique du Verbe incarné paraît s’imposer ici, puisque 

c’est bien de celui-ci qu’il s’agit, dans son éternité et dans son incorporation. Dans l’union hypos-

tatique, il n’y a pas de confusion des natures divine et humaine216, dont l’unique sujet est la « per-

sonne » ou instance217 divine du Verbe : le Verbe qui est Dieu, dans sa relation au Père et à l’Esprit, 

se fait le sujet de l’humanité créée du Christ. Celle-ci est une réalité substantielle en ce que l’âme de 

Jésus informe la matière de son corps, mais cette substance ne subsiste – n’est soutenue dans l’être – 

que par la subsistence même du Verbe incréé, et non pas par la création d’un sujet créé : le « seul 

Seigneur, Jésus-Christ », que le Credo confesse, est « engendré, non pas créé ». « Le Verbe s’est fait218 

 
213 Nom du cheval d’Alexandre le Grand. 
214 Cheval champion de saut d’obstacles, médaillé d’or aux Jeux olympiques de Séoul en 1988. 
215 Cf. op.cit., 1ère Partie, q. 3, a. 4. 
216 Voir la ‘Définition’ incluse dans le Symbole de Chalcédoine (DS, n° 301). 
217 Ce terme peut servir à traduire le grec ὑπόστασις (*hypostassis), dont le strict équivalent, en latin, est substantia. 

Or ce dernier sert à désigner l’essence divine subsistante dans son unicité, tandis que le terme grec sert à désigner les 
« Personnes » divines dans leur triplicité. Faute par conséquent de pouvoir recourir, en français, au terme « substance », 
on peut préférer utiliser celui d’ « instance », qui a l’avantage de connoter l’intériorité des Personnes à l’unique essence 
de la Divinité. 

218 On peut traduire aussi : « a été chair », car le latin factum est, du verbe fieri, traduit l’aoriste grec ἐγένετο 

(*éguénéto) – du verbe γίγνομαι (*guignomaï), auquel le verbe « être » en grec – εἶναι (*eïnaï) – emprunte ses temps passés. 



61 
 

chair » : la Parole éternelle du Père a fait sienne l’humanité charnelle de Jésus, lequel est « vrai Dieu 

et vrai homme », parce qu’en lui la divine Parole s’est faite sujet de l’humanité, sans que sa réalité 

éternelle en soit aucunement affectée. Le sujet de l’être-homme, en Jésus, c’est le Verbe, en sorte 

que le Verbe est vraiment homme, et Jésus vraiment Dieu : en lui – moyennant une union qui ne 

transforme ni la divinité en humanité, ni l’humanité en divinité – l’humanité est devenue attribuable 

à Dieu, en même temps que la divinité est devenue attribuable à un homme, parce que la seconde 

fait toute la réalité de celui qui s’est fait, dans le Christ, sujet de son humanité. 

On voit bien qu’être sujet prend nécessairement un autre sens, suivant que l’on parle de 

l’incarnation du Verbe, ou qu’on entende l’expression soit au sens logique de l’attribution d’un 

prédicat, soit au sens réel de l’inhérence d’une manière d’être, essentielle ou accidentelle, à un être 

singulier subsistant. 

Par l’Incarnation, Dieu est né homme : sans être changé en homme, il a fait siens les prédi-

cats de l’humanité. Dans l’Eucharistie, il fait siens les aspects du pain sans être changé en pain. 

« Ceci est mon corps » : c’est moi qui suis là, comme je l’étais en Jésus, non pas seulement comme 

exerçant ma puissance créatrice – soit à la manière dont une cause est présente à son effet – mais 

personnellement, in persona. Dieu est bien présent toujours et partout, mais pas au point d’être vu 

et touché en personne219 ; pas au point de se donner à voir et à toucher intimement, jusqu’à cette 

forme d’intimité qu’est l’assimilation par contact buccal et digestion, d’une intimité physique qui 

est à la fois le signe et le vecteur de l’intimité spirituelle. C’est pourquoi il faut accéder saintement 

au « saint Mystère », faute de quoi on inflige au Verbe qui se livre un déchirant divorce entre, d’une 

part, son assimilation physique, et d’autre part l’impossibilité de sa réception en l’esprit qui lui reste 

fermé220. 

Le Verbe ne se fait pas plus pain qu’il n’a transformé Dieu en homme en s’incarnant. L’hu-

manité peut être considérée comme un « accident » du Verbe au sens où « la chair lui est adve-

nue221 » de par sa propre volonté de se l’unir, sans qu’elle le modifie, ni que cette union modifie 

formellement l’humanité dans ce qui la définit spécifiquement. Il faut bien penser que le Verbe s’est 

fait sujet de l’humanité en Jésus, ou plutôt : de l’homme Jésus, en sorte qu’il n’y ait pas en Jésus d’autre 

sujet que le Verbe, alors même qu’il s’y trouve tous les caractères d’une subjectivité humaine, aux 

plans tout à la fois physique, biologique, et psychologique. 

 
219 Cf. 1 Jn 1, 1-2. 
220 Cf. Ap 3, 20-22 : « Voici que je me tiens à la porte et que je frappe. Si quelqu’un entend ma voix et ouvre 

sa porte, j’entrerai chez lui, je dînerai avec lui, et lui avec moi. ». 
221 C’est le sens de l’expression : Ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο (*ho logos sarx éguénéto) – Verbum caro factum est. 



62 
 

Il faut donc bien distinguer le sujet et ce dont il est le sujet222, pour penser d’une part l’assomption 

d’une nature créée (subsistant individuellement) par le sujet incréé, d’autre part la substitution du 

sujet incréé à une substance créée. 

 

Subsistence créée et subsistence incréée  

Le rapprochement de l’union hypostatique et de l’Eucharistie doit conduire à approfondir 

la compréhension de ce que c’est pour une substance que d’être sujet, et, corrélativement, ce que 

c’est que d’être un « accident ». 

Les « aspects » sont des « accidents qui demeurent ». Mais accidents de quoi ? Ou autrement 

dit : quel est leur sujet ? Ils étaient des attributs sensibles de la substance pain, qui n’est plus leur 

sujet après la consécration : le corps du Christ s’est réellement et substantiellement substitué au 

pain substantiel. Pourquoi dès lors nier, comme Thomas dans sa question 76223, que la substance 

du corps du Christ soit le sujet des accidents, et parmi eux de la « grandeur mesurable (quantitas 

dimensiva) » qui se laisse voir dans le sacrement ? Comme accidents de la substance pain, ils faisaient 

corps avec elle, puisqu’un accident n’a pas d’existence séparément de la substance qui est son sujet : 

pour l’hostie non consacrée, avoir telle taille, tel poids et telle couleur, être en tel endroit, etc., font 

partie d’elle, sa substance ne s’en distinguant que par son acte propre d’exister absolument, avec 

telle essence, quand celle-ci et ses accidents n’ont pas d’autre existence que celle de la substance qui 

est leur sujet. 

Reste à comprendre que ce qui désormais sous-tend les « aspects » accidentels n’est pas leur 

sujet à la manière dont l’était la substance pain avant sa consécration. Qu’y a-t-il de la réalité du 

corps du Christ dans l’hostie consacrée ? Non pas son corps tel qu’il est au Ciel, ou tel qu’il trouvait 

à se manifester à ses plus proches fidèles après la Résurrection : ce corps est ailleurs que sur l’autel, 

et il est toute la réalité du Verbe incarné, lequel s’est fait sujet de l’humanité du Christ sur le plan 

existentiel, sans que sa divinité immuable ait été en rien transformée en humanité. Ainsi l’humanité 

a-t-elle été unie à la divinité ; elle n’a pas modifié la divinité comme un accident modifie une subs-

tance, ou comme sa couleur et sa taille modifient le pain de l’hostie. Il n’y a qu’un seul sujet dans 

le Christ, et ce sujet est divin, subsistant en Dieu en relation avec les deux autres « personnes224 ». 

Autrement dit, il n’y a pas de sujet créé dans le Christ, quand même son humanité individuée – 

l’homme qu’il a été hic et nunc – fut et demeure une créature : il y a une « personnalité » humaine de 

Jésus, mais la « personne » qui est son sujet n’est pas une créature. En Jésus, le Verbe s’unit ce qu’il 

crée : éternellement, le Verbe est Dieu comme Connaissance-et-Parole intérieure à Dieu ; 

 
222 L’essence et les accidents, moyennant, chez les êtres naturels, la composition de matière et de forme. 
223 a. 5, c. 
224 Voir MICHEL NODÉ-LANGLOIS, La Trinité (éd. Saint-Léger 2025). 



63 
 

historiquement, il fut225 homme, et le demeure perpétuellement à partir de l’instant historique de 

son Incarnation (le fiat de Marie226). 

« Avant qu’Abraham fût, JE SUIS
227 » : au seuil de la pire expérience de finitude, Jésus se 

désigne hic et nunc comme étant lui-même l’Éternel. La Passion ne peut affecter l’impassibilité divine, 

qui fait de la création et de la rédemption des œuvres de pure grâce amoureuse : il faut être impas-

sible pour aimer de façon absolument gratuite. La Divinité a voulu faire siennes des qui ne peuvent 

l’affecter (sauf à ce qu’elle ne soit pas l’Absolu), et les faire siennes au plus intime, d’une intimité 

qui n’est pas d’ordre psycho-affectif, mais ontologique. Le Verbe fait sienne la détresse humaine 

de Jésus, sans que la volonté créée qui la souffre brise en rien son union « hypostatique » avec la 

volonté incréée. Dieu se fait, d’une manière suprêmement intime, la victime de la violence humaine 

qu’il veut rédimer, non pas pour se faire souffrir, mais pour y être présent aussi intimément qu’il 

est possible : « Tu ne voulais ni sacrifice ni offrande, mais tu m’as apprêté un corps228 ». 

Le corps divinement apprêté de l’Incarnation – Jésus de Nazareth – s’est lui-même apprêté 

un corps « eucharistique » : celui du « sacrifice d’action de grâces229 » réclamé par les Psaumes. Le 

Verbe qui est le sujet incréé de l’humanité substantielle de Jésus se fait sujet incréé du corps eucha-

ristique, en s’unissant ce qui subsistait auparavant en tant que pain. Cette préexistence créée du 

pain fait la différence entre la transsubstantiation et l’union hypostatique : car à aucun moment 

l’humanité concrète de Jésus – sa substantialité humaine – n’a existé sans que le Verbe incréé – et 

non pas un sujet créé – fût le sujet qui la soutenait dans l’être. 

 

Accidents ? 

Par l’Incarnation, Dieu a été homme : sans être changé en homme, il a fait siens les prédicats 

de l’humanité. Dans l’Eucharistie, il fait siens les aspects du pain sans être changé en pain. « Ceci est 

mon corps » : c’est moi, Dieu, qui suis là, comme je l’étais en Jésus, non pas seulement comme exer-

çant ma puissance créatrice, soit comme une cause est présente à son effet, mais personnellement, 

in persona. Dieu est bien présent toujours et partout, mais pas au point d’être vu et « touché230 » en 

personne ; pas au point de se donner à voir et à toucher intimement, jusqu’à cette forme d’intimité 

qu’est l’assimilation par contact buccal et digestion. L’intimité physique est à la fois le signe et le 

vecteur de l’intimité spirituelle – d’où la nécessité d’accéder saintement au « saint Mystère ». 

 
225 C’est le sens de l’aoriste ἐγένετο (éguénéto). 
226 Cf. Lc 1, 38.  
227 Jn 8, 58. 
228 He 10, 5. 
229 Ps 51/50, 14 ; 107/106, 22 ; 116/114-115, 17. 
230 1 Jn 1, 1-2. 



64 
 

Lorsque le Christ se rend substantiellement (corporellement) présent en ce qui conserve 

l’aspect d’un pain, cette substitution de substances ne produit aucun effet formel sur la réalité qui était 

substantiellement du pain, et qui se trouve devenue tout autre chose. La conservation des « acci-

dents » signifie que ce qui était auparavant un effet de la forme substantielle du pain demeure tel ; mais 

ce qui le sous-tend désormais dans l’être n’y produit aucune transformation, et ne joue donc pas à 

son égard le rôle d’une forme substantielle exerçant sa causalité propre.  

En quel sens s’agit-il dès lors d’accidents ? Les accidents qualifient la substance au sens 

large du terme de qualification231. Ils se prédiquent de la substance 1ère (l’individu) tout autant que la 

substance 2de (l’essence), mais sans se confondre avec celle-ci, car elle demeure identique quand les 

accidents changent. L’essence est toujours sous-jacente aux accidents : telle est la raison pour la-

quelle on peut la dénommer du même terme que la substance 1ère, bien que celle-ci soit le non-

attribuable présupposé à toute attribution, tandis que la substance 2de est un prédicat attribuable. Les 

accidents sont ainsi des modifications ou manières d’être du sujet premier, spécifié par son essence, 

modifications qui ne modifient pas l’essence elle-même, mais sont rendues possibles par elle.  

Reste à savoir en quoi les « accidents qui demeurent » demeurent des accidents. Car le Verbe 

incréé qui se rend présent en eux, et se montre à travers eux, n’en est en rien modifié, et l’essence 

pain qui, envisagée dans sa substantialité,  leur était antérieurement sous-jacente ne devient aucune-

ment celle du Verbe. Les « accidents » que sont censés être les « aspects » sacramentaires ne peuvent 

donc être des accidents ni de la substance pain qui n’existe plus, ni du Verbe éternel, qu’ils ne 

sauraient modifier comme ils modifiaient antérieurement ladite substance.  

  

 
231 C’est en ce sens que la grammaire française parle d’adjectifs qualificatifs, lesquels peuvent signifier toute 

sorte d’attributs, par-delà le sens restreint que le terme de qualité reçoit dans les Catégories d’Aristote, par opposition aux 
autres termes catégoriels que sont la quantité, la relation, etc. 



65 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Réflexion finale 

 

  



66 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



67 
 

« Mon corps » 

 

Si l’on dit que le Saint-Sacrement n’est plus du pain subsistant, mais réellement le corps du 

Christ, le sens de cette affirmation requiert que l’on explicite autant qu’il est possible ce qu’est ce 

corps, le corps de celui qui fut tout uniment « vrai Dieu et vrai homme232 ». 

L’humanité et la divinité du Christ ne sauraient être confondues. Si le corps humain du 

Christ est divin, ce n’est pas parce que Dieu pourrait être ou devenir – chose impossible ! – une 

réalité corporelle, mais parce que le sujet qui exerce l’acte d’exister de ce corps n’est autre que Dieu, 

en la personne de son Verbe. 

Reste que ce corps ne peut être humain que parce qu’il est constitué substantiellement, 

structurellement, par une âme rationnelle qui lui confère toutes les propriétés spécifiques de l’hu-

manité. De par son âme, Jésus est substantiellement un membre de l’espèce humaine, et s’il est 

« vrai homme », c’est parce que ce qu’il a d’unique n’est pas de l’ordre de l’essence ou nature hu-

maine, sans quoi il ne serait pas vraiment homme, mais de l’ordre de ce qui, en lui et en lui seul, 

exerce son existence en s’en faisant le sujet : en lui et par lui, Dieu est des nôtres, non pas pour avoir, 

comme dit la chanson, « bu son verre comme les autres233 », mais comme « Verbe fait chair », c’est-

à-dire comme ayant endossé l’humanité sans avoir rien changé à sa divinité. 

Le « corps du Christ », c’est l’homme Jésus, cet homme qui n’est l’homme qu’il est que parce 

que le Verbe divin « a pris chair de la Vierge Marie234 ». Ce corps humain a été vu et touché, a 

mangé, dormi, prié, marché, parlé, avant d’être supplicié, de revenir en présence de ceux qui l’ai-

maient, et, pour finir, de sortir de leur champ de vision235, non sans avoir manifesté l’acquisition 

d’une puissance surnaturelle de se rendre, à volonté, corporellement et visiblement présent236.  

La « montée au ciel » finale du Ressuscité doit manifestement être distinguée de sa « montée 

vers le Père237 » : le Père n’est nullement identifiable à un lieu, et si Jésus peut parler d’aller à lui 

après avoir traversé la mort, sans doute faut-il l’envisager comme une accession ou un retour de 

son âme humaine à la pleine conscience de sa relation de Verbe éternel au Père, dans l’Esprit. Cette 

conscience fut anticipée au moins lors de la Transfiguration238, et vraisemblablement éclipsée lors 

de l’agonie à Gethsémani, quand cette âme se déclara aux siens « triste à en mourir239 ».  

 
232 Formule dogmatique fixée au concile de Chalcédoine (451). 
233 Il a plutôt donné à boire une coupe qui n’est comme aucune autre… 
234 Credo de Nicée-Constantinople. 
235 Cf. Mc 16, 19 ; Lc 24, 51 ; Ac 1, 9. 
236 Cf. Jn 20-21, Mt 28, Mc 16, Lc 24. 
237 Jn 20, 17. 
238 Cf. Mt 17, Mc 9, Lc 9. 
239 Mt 26, 38 ; Mc 14, 34. 



68 
 

À la Cène, cette glorification n’était pas encore définitivement accomplie, mais Jésus disait 

par anticipation à ses Apôtres, et d’une manière qu’ils ne pouvaient comprendre à ce moment-là, 

comment il resterait « avec [eux] tous les jours jusqu’à l’achèvement du monde240 » : sa présence ne 

serait plus celle de son corps humain monté au ciel et dérobé à leurs regards, mais, tout aussi réelle, 

celle qu’il avait décidé de se donner dans le pain eucharistié, avec la même toute-puissance qui lui 

avait permis d’opérer à distance la guérison de l’esclave (ou de l’enfant) d’un centurion241. 

Dans l’Eucharistie inaugurée à la Cène, il ne s’agit plus d’une action opérative agissant sur 

quelqu’un d’autre, mais d’une mise en œuvre de la toute-puissance divine en vue de substituer 

l’Incréé au créé, comme par une « prise d’habit », dans laquelle la Divinité se revêt d’un « fruit de la 

terre et du travail humain », de même que le Verbe s’est revêtu de l’humanité en Jésus de Nazareth. 

Lorsque Thomas d’Aquin écrit que « sous les aspects du pain se tient d’abord la substance du pain, 

et ensuite le corps du Christ242 », cette dernière expression ne peut désigner que la personne 

du Christ : celle-ci est dite tout entière réellement présente dans le Saint-Sacrement, lequel est lui-

même, de ce fait, « corps du Christ », chaque hostie l’étant autant que toutes les autres, et autant 

que le corps glorieux de Jésus dans sa subsistence céleste, pleinement élevée à la relation éternelle 

du Verbe avec le Père. 

 

 

« Mon corps » 

 

Qui est le je qui dit d’un morceau de pain que celui-ci est son corps ? Si le Verbe est l’unique 

sujet qui exerce indivisément l’aséité divine et l’existence humaine en Jésus, c’est lui aussi qui est le 

sujet de la parole humaine – divino-humaine – qui dit du pain de la Cène : « Ceci est mon corps ». Les 

Apôtres avaient devant eux leur maître s’adressant à eux, mais il leur fallut comprendre pour finir 

que ce je n’était autre que le « Verbe », qui s’était fait personnellement, en Jésus, le sujet d’une 

humanité en tout semblable à la leur, au point que Jésus eut l’audace de dire face à ceux qui le 

menaçaient déjà : « Avant qu’Abraham fût, JE SUIS243 ». Il était difficile de faire apparaître plus clai-

rement que, lorsqu’il disait je, c’était le Verbe qui parlait. C’est donc le Verbe qui faisait sien le pain 

en l’appelant « mon corps », et qui en faisait par là-même tout autre chose que du pain, puisqu’il y 

avait, y compris sans doute à la Cène, d’autres morceaux de pain qui ne faisaient pas l’objet d’une 

telle désignation. 

 
240 Mt 28, 20. 
241 Cf. Mt 8, 13 ; Lc 7, 1-10 ; Jn 4, 46-53. 
242 THOMAS D’AQUIN, Somme de théologie, 3ème Partie, q. 75, a. 8. 
243 Jn 8, 58. 



69 
 

Comme toute réalité matérielle, le pain en tant que pain est un ensemble d’éléments com-

posants, structurés par une forme qui donne à ces éléments non pas d’exister, mais d’être pain. La 

forme en question, issue par artifice des propriétés naturelles des éléments, n’est pas moins créée 

que ceux-ci : elle est « concréée », n’existant qu’en tant et pour autant qu’elle donne à ces éléments 

d’être une autre réalité que celle qu’ils sont à l’état séparé. Pour créée et immatérielle qu’elle soit, la 

forme n’en a pas moins sa réalité et sa causalité propres, qui en vérité se confondent, puisque la 

forme n’est ce qu’elle est que comme exerçant son activité informatrice : elle est « l’acte premier » 

du pain en tant que tel, c’est-à-dire l’activité causale, structurelle et non point mécanique, qui donne 

à des éléments d’être le pain qu’ils ne sont pas, ou qu’ils ne sont qu’en puissance, à moins d’être ainsi 

organisés. 

Ce que la création divine confère à la forme créée, c’est ce pouvoir causal d’actuation qui 

permet à des éléments de composer une substance, et telle substance. On est fondé à dire qu’il 

existe une « substance pain », ou que du pain existe substantiellement, là où il y a une telle forme 

créée exerçant son activité structurante. Si maintenant l’Incréé assume lui-même la structuration en 

question, il n’y a plus lieu de parler de « substance pain » ou de pain substantiel, puisque ce n’est 

plus une forme créée, et créée pour cela, qui est à l’œuvre. Ainsi compris, le miracle de la trans-

substantiation consiste en ce que l’Incréé prend directement à sa charge, sans médiation, 

ce qu’il confie d’ordinaire à la vertu naturelle de causes créées. 

On ne peut pas parler d’impanation, car ce que l’on continue de percevoir comme si c’était 

du pain n’est plus du pain : il n’est pas vrai du pain en tant que tel qu’il soit une présence réelle de 

l’Incréé maintenant dans l’être des « aspects » matériels perceptibles, sans que cette maintenance 

soit assurée par la forme spécifique qui donne à des éléments d’être du pain, là où cette forme 

exerce son activité. Si c’est l’Incréé qui se rend directement actif, il n’y a plus de place pour l’activité 

structurante d’une forme : il y a seulement maintien dans l’être des aspects dont cette forme est la 

source naturelle. Peut-être est-ce en ce sens qu’il faut comprendre l’affirmation thomasienne selon 

laquelle la substance du pain disparaît – pour laisser place au Verbe – sans être « anéantie244 » : il 

reste en effet quelque chose qui était un effet de la forme substantielle disparue, à savoir les « as-

pects », lesquels conservent l’ordonnance que cette forme leur conférait245. 

À la Cène, c’est le corps humain de Jésus qui prononce les paroles : « Ceci est mon corps », 

en désignant le pain qu’il tient en main. Ses commensaux ne pouvaient comprendre : « Mon corps 

est dans ce pain », puisqu’ils voyaient le corps en question assis à leur table. Ils avaient donc affaire 

 
244 THOMAS D’AQUIN, loc. cit., a. 3. 
245 C’est ainsi qu’il faut comprendre ce que sainte Catherine de Sienne s’est entendu dire au cours d’une vision : 

« En faisant le Dieu-Homme présent en ce pain, je ne supprimais pas le pain, je veux dire sa blancheur, sa dimension, 
sa saveur » (Livre des Dialogues¸3ème Réponse, ch. 2). 



70 
 

à une sorte de dédoublement entre d’une part le corps parlant de Jésus, et d’autre part ce qu’il 

présentait comme étant aussi son corps. Qu’ont-ils pu comprendre alors ? Ils ne l’auraient sans 

doute pas pu du tout s’ils n’avaient eu entendu auparavant, à Capharnaüm, ce « discours sur le pain 

de vie246 » qui fit fuir plus d’un auditeur : les mots du repas pascal accomplissaient l’enseignement 

très péremptoire de ce discours, car ce qui gardait toute l’allure d’un pain était en effet consom-

mable, à la différence du corps humain de Jésus. Et cette parole annonçait en même temps ce qui 

allait immédiatement avoir lieu, puisque Jésus tomberait la nuit même aux mains de ses ennemis.  

Jésus se livrait ainsi à ses Apôtres, en leur « donnant247 » ce pain qu’il identifiait à son corps, 

avant que son corps humain ne soit « livré248 » à la torture et à la mise à mort. Les Apôtres ont fini 

par comprendre – il leur a fallu un peu de temps… – que ce qui avait eu lieu de Gethsémani au 

Golgotha n’était rien d’autre, et réciproquement, que ce que ce que Jésus avait accompli à la Cène : 

il s’offrait en partage à tous les humains, pour acquitter leur dette à leur place, non sans leur laisser 

le moyen de s’unir personnellement à cet acquittement249, en se nourrissant de lui afin de recevoir 

l’Esprit qu’il répandrait en expirant250. 

 

 

Un « faire-sien » ontologique 

 

Qu’ont vu les Apôtres à la Cène ? Un corps disant d’un autre corps : « C’est moi ! » Donc : 

un corps se tenant lui-même en main, sous une forme détachable et communicable. Le corps qui 

tient ne passe pas dans celui qui est tenu. Et celui-ci ne passe pas non plus dans celui-là : il va passer 

en ceux à qui il est distribué. On forcerait à peine le texte en disant : « Ce corps est mien ». La 

question est : à quoi revient, pour Jésus, l’acte de faire sien le pain qu’il prend en main ? 

 
246 Cf. Jn 6, 26-66. 
247 Mt 26, 26. 
248 1 Co 11, 23. Le témoignage de Paul atteste qu’il n’a pas fallu beaucoup de temps pour que le lien soit établi 

entre le libre consentement de Jésus à sa Passion et l’offrande de sa personne, corps et sang, à ses Apôtres et autres 
disciples. En Mt 20, 22-23, Jésus utilise le même mot qu’à la Cène : ποτήριον (*potèrionn), pour désigner la « coupe » 
(latin calix, qui a donné le français calice) dont il annonce que lui-même, et aussi ses disciples, auront à la boire. Ce mot 
figure aussi dans sa prière à Gethsémani (Mt 26, 39 ; Mc 14, 36 ; Lc 22, 42). Boire la coupe peut aller parfois, comme 
on dit, « jusqu’à la lie », mais il est remarquable que Jésus ait voulu livrer son sang comme « boisson véritable » (Jn 6, 
55) même à ceux de ses disciples à venir qui vivraient éventuellement trois fois plus longtemps que lui, sans jamais 
avoir à subir des souffrances semblables aux siennes, et trouvant dans la fidélité à son Nom et à son Eucharistie la 
source de cette « joie et paix dans l’Esprit Saint » dont Paul dit qu’elle est l’essence véritable du « Royaume de Dieu » 
(Rm 14, 17). 

249 Tel est l’un des sens, outre celui d’accomplissement, du verbe grec τελέω (*téléô), employé au parfait passif 
τετέλεσται (*tétélestaï) en Jn 19,30. 

250 Luc parle d’expiration : verbe ἐκπνέω (*ekpnéô), à l’aoriste ἐξέπνευσεν (*exépneusén) en Lc 23, 46. Mais le 
verbe παραδίδωμιn (*paradidômi), à l’aoriste παρέδωκεν (*parédôkén) en Jn 19, 30, signifie : transmettre. Et le verbe ἀφίημι 
(*aphièmi), à l’aoriste ἀφῆκεν (*aphêkén) en Mt 27, 50, signifie : répandre. 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tele%2Fw&la=greek&can=tele%2Fw0


71 
 

Avant sa déclaration, le pain subsiste corporellement comme un corps à part du sien, un 

corps qui n’est pas le sien. Après sa déclaration, cette présence distincte demeure, mais il a identifié 

ce corps présent à lui-même, sans lui-même cesser d’être corporellement présent. 

« Cette mutation n’est pas d’ordre formel, mais substantiel251 », écrit Thomas : décisive dis-

tinction entre l’ordre de la forme et celui de la substance. C’est de sa forme que la substantia tient 

son essentia. Ce qui rend la première irréductible à la seconde, c’est ce que Thomas d’Aquin tient 

pour « le plus formel de tout252 », mais en un sens autre que la forme substantielle : l’esse – l’exister. 

Car une essence universelle n’est réelle qu’en subsistant singulièrement : on ne peut être tel ou tel que, 

d’abord, en étant, selon la distinction génialement théorisée par Aristote253. Pour penser la substance, 

il faut regarder au-delà de l’essence, et de la forme qui donne à la substance son essence : c’est l’esse 

– l’être au sens absolu – qui distingue la substance de l’essence.  

 

C’est donc au niveau de l’esse qu’il faut penser la transsubstantiation. 

Le pain n’est pas transformé : les effets antérieurs de sa forme substantielle (ses « aspects » 

ou « espèces ») demeurent, mais sont désormais à mettre au compte d’une autre cause, qui a le 

pouvoir de produire les effets de la forme en son absence : rien ne change de ce par quoi l’essentia 

est manifeste pour les sens, mais son esse – son acte d’être – n’est plus le même. Le changement ne 

consiste pas en ce qu’une nouvelle forme substantielle vienne organiser différemment les éléments 

préexistants, mais en ce que l’acte d’être du composé toujours présent et visible n’est plus celui que 

lui conférait sa forme antérieure, laquelle en faisait du pain subsistant. 

Les meilleurs penseurs de Port-Royal, imprégnés de thomisme, ne s’y trompaient pas : « Nos 

sens nous montrent clairement dans l’Eucharistie de la rondeur & de la blancheur ; mais nos sens ne nous apprennent 

point si c’est la substance du pain qui fait que nos yeux y apperçoivent de la rondeur & de la blancheur ; mais nos 

sens ne nous apprennent point si c’est la substance du pain qui fait que nos yeux y apperçoivent 

de la rondeur & de la blancheur ; & ainsi la foi n’est point contraire à l’évidence de nos sens 

lorsqu’elle nous dit que ce n’est point la substance du pain qui n’y est plus, ayant été changée au 

Corps de Jésus-Christ par le mystère de la Transsubstantiation, & que nous n’y voyons plus que les espèces et les 

apparences du pain qui demeurent, quoi que la substance n’y soit plus254 ». 

Ce par quoi du pain subsiste corporellement en tant que tel, c’est la forme substantielle du 

pain, acte formel ou « énergie255 » structurante qui le fait exister en tant que pain, composé 

 
251 THOMAS D’AQUIN, loc. cit., a. 4. 
252 Op. cit., 1ère Partie, q. 7, a. 1. 
253 Cf. ses Réfutations sophistiques, ch. 5. 
254 Antoine ARNAULD et Pierre NICOLLE, La Logique ou l’art de penser, 1683, L. IV, ch. 12 
255 Non pas au sens que donne à ce terme la Physique d’aujourd’hui, mais au sens du grec ἐνέργεια (*énergnéïa), 

que traduit le latin actus. 



72 
 

irréductible à ses seuls éléments composants, lesquels ne le composent qu’en étant structurés par 

cette forme substantielle. C’est elle qui détermine l’acte d’être du morceau de pain à être celui d’un 

pain, et non pas d’autre chose : si les composants du pain subsistaient séparément, il n’y aurait pas 

de pain. 

L’actuation du pain par sa forme substantielle suppose la création de cette forme substan-

tielle, non pas comme existant à part, mais comme exerçant sa causalité au sein du composé avec 

lequel elle ne fait qu’un, et qui sans elle ne serait pas ce qu’il est. C’est comme forme créée que la 

forme substantielle du pain confère l’essence pain à des éléments composants qui ne sont que po-

tentiellement du pain, et n’en sont aucunement à l’état séparé. 

Rien n’empêche dès lors que l’Incréé vienne lui-même actuer, rendre effectives les manières 

d’être qu’il actue, en créant la forme substantielle à même le composé créé. Il n’a pas besoin pour 

cela de changer lesdites manières d’être, autrement appelées espèces, ou aspects, ou accidents, ni de se 

faire lui-même forme substantielle du pain, ce qui serait impossible, car l’Incréé ne peut pas être la 

forme d’autre chose. Il fait siennes toutes les propriétés et caractéristiques du pain, en se les appro-

priant, de même qu’il a fait siennes toutes les propriétés et caractéristiques de l’humanité en s’in-

carnant en Jésus de Nazareth, en qui il n’y a pas de sujet créé, puisque, en lui, c’est l’Incréé lui-

même qui est le sujet de l’humanité qu’il s’est appropriée. 

 

Reste que, dans l’incarnation du Verbe en Jésus, il y a bien une forme substantielle créée 

qui est l’âme de ce dernier, et non pas le Verbe lui-même.  

Thomas d’Aquin s’est débattu avec la question de savoir ce qu’il en est de l’esse du Verbe 

incarné256. Comment pourrait-il être vrai homme autant que vrai Dieu sans exercer, en son huma-

nité singularisée, un acte d’être humain, et comme tel créé ? Et comment serait-il vrai Dieu à moins 

d’exercer l’esse divin, l’ipsum esse subsistens ? Or ce dernier ne saurait être exercé par l’humanité créée 

de Jésus. Pour que cette humanité devienne attribuable au Verbe, et la divinité à Jésus (« admirable 

échange257 », ou « communication des propriétés258 »), il faut que, comme dans le Credo de Nicée-

Constantinople, le nom de Jésus ne désigne plus, depuis l’Incarnation, que le Verbe lui-même : 

aussi confesse-t-on d’emblée « un seul Seigneur, Jésus-Christ », que l’on déclare aussitôt après « en-

gendré, non pas créé ».  

Il n’y a ainsi en Jésus qu’un seul sujet d’être : le Verbe incréé, qui rend prédicables de lui-

même, en s’incarnant, les attributs de l’humanité. Et s’il est impossible à un sujet créé d’exercer 

 
256 Voir Étienne GILSON, ‘L’esse du Verbe incarné selon s. Thomas d’Aquin’ dans Autour de saint Thomas, Vrin 

1983, p. 81 s. 
257 Admirabile commercium : thème récurrent chez les Pères de l’Église dès avant Augustin. 
258 En grec : ἰδιώματα (*idiômata). Le dogme de la communication des propriétés (ou « idiomes ») a été fixé 

par les conciles d’Éphèse (431) et de Chalcédoine (451). 



73 
 

l’esse incréé, il n’est sans doute pas impossible à l’Incréé de se faire le sujet d’un esse qu’il crée, en le 

faisant sien. Il n’y a là rien d’impensable, à la seule condition que soit saisie intellectuellement la 

nécessité de tenir pour réellement distincts, chez les êtres qui sont plusieurs à avoir en commun 

une seule et même essence, le sujet, l’essence, et l’existence (l’esse ou « acte d’être »). Cette distinction 

implique que le sujet exerce une existence avec laquelle il ne se confond pas, puisque d’autres sujets 

existent, non plus qu’avec son essence. On peut concevoir alors que l’Incréé se fasse le sujet de 

l’existence qui actue une essence en une substance (singulière) créée : en Jésus, il y a deux natures 

ou essences subsistant sans se confondre, mais il n’y a qu’un seul sujet exerçant l’existence subs-

tantielle – la subsistence – de chacune de ces deux natures. 

 

 

Eucharistie et Incarnation 

 

La question devient alors : faut-il accorder à l’Eucharistie un autre statut qu’à l’union hy-

postatique des deux natures, humaine et divine, en l’unique personne du Verbe ? Ou la première 

donne-t-elle la clé pour une compréhension de la seconde, mais qu’en est-il alors de la transsubstan-

tiation, terme et notion inapplicables à l’union hypostatique259 ?  

Car l’Incarnation du Verbe n’opère pas une substitution de substance, ou de subsistence, 

mais l’union de deux natures ou essences : celle que le sujet divin est de toute éternité, et celle qu’il 

s’adjoint en « prenant chair ». Un seul sujet pour deux subsistences. Parler d’une seule substance, 

parce que ce terme est l’équivalent exact de l’ὑπόστασις (*hypostassis) des symboles conciliaires, ce 

serait risquer la confusion des natures divine et humaine, expressément rejetée. Sauf à entendre la 

substance au sens du sujet (subjectum), et à dire : une seule substance pour deux essences – non sans 

préciser aussitôt que lesdites essences ne sont pas des abstractions, mais bien des réalités existantes, 

autrement dit : subsistantes…  

On préférera sans doute dire que Jésus est substantiellement humain autant que substan-

tiellement divin, et qu’en Dieu, la subsistence consiste en l’unité simple, soit en l’identité absolue 

du sujet, de l’essence et de l’existence ; et que l’ « unique Seigneur Jésus-Christ » subsiste aussi hu-

mainement, comme tout autre individu substantiellement humain, en qui il n’y a pas identité, mais 

distinction du sujet (chez Jésus : le Verbe), de l’essence et de l’existence. 

 
259 Descartes fait un usage tout aussi inapproprié de ce terme quand il parle de « transsubstantiations natu-

relles » à propos des processus, chez les êtres vivants, d’assimilation de substances par une autre substance, qui trouve 
dans celles-là les matériaux nécessaires à croissance et à son entretien : il s’agit là d’une corruption de composés, soit 
de la destruction de formes substantielles permettant à des matières d’entrer dans la composition d’un tout structuré 
par une autre forme. Descartes reconnaît d’ailleurs que la transsubstantiation eucharistique n’a rien à voir avec de tels 
processus, puisqu’elle ne consiste aucunement en ce que le pain soit assimilé par le corps organique du Christ.  



74 
 

 

La différence entre l’union hypostatique et le sacrement eucharistique paraît être qu’en Jé-

sus, Verbe incarné, il n’y a jamais eu de substance créée préexistante que viendrait remplacer le 

Verbe divinement subsistant. Le fiat prononcé par Marie est le premier instant de la subsistence 

humaine de Jésus, dont le sujet est d’emblée, de part en part et pour l’éternité, le Verbe, que l’Esprit 

Saint est venu concevoir – revêtir d’humanité – en « obombrant260 » la Vierge. 

Le pain consacré, lui, a commencé par subsister comme pain : il préexistait substantielle-

ment, sans avoir été originellement autre chose que du pain, ni d’aucune manière « corps du 

Christ ». L’union des natures divine et humaine est originelle dans la subsistence du Verbe incarné 

Jésus. Ce qui s’opère dans la consécration du pain, c’est l’advenue d’une nouvelle subsistence, subs-

tituée à ce qui en était déjà une. 

 

La foi professe que l’Ipsum esse vient lui-même maintenir dans l’être des « aspects » qui 

n’existaient primitivement que comme les accidents créés d’une substance créés : c’est ce qui fait 

dire à Thomas d’Aquin qu’il reste quelque chose de la substance antérieure. Mais ce qu’il appelle 

des « accidents », et qu’il traite comme tels, ne sont plus inhérents à la substance dont ils tenaient 

leur existence première : ils ont désormais pour sujet d’être une réalité incréée qu’ils ne modifient 

en rien, (à laquelle ils ne sont pas inhérents comme autant de manières d’être), mais qui a la toute-

puissance de s’y rendre présente, sans en être aucunement changée. 

On voit aussi ce qui permet à Thomas de présenter la transsubstantiation comme une « mu-

tation », soit comme une forme de changement, un changement qu’il faut bien considérer comme 

« instantané261 », et non pas progressif. Il a appris d’Aristote qu’il ne peut y avoir de changement 

que d’un même qui demeure, et qui se trouve successivement dans des états divers, « contraires » 

en ce que l’un n’est pas l’autre262. Dans l’Eucharistie, le même qui demeure, ce sont les accidents 

ou « aspects ». Ce qui change, c’est ce qui les sous-tend dans l’être : la substance pain d’abord, le 

Verbe incarné ensuite. On comprend que le cardinal Billot ait proposé le terme de « transsubjec-

tation263 », puisqu’il s’agit bien d’un changement de sujet, sans qu’aucun des sujets concernés soit en 

rien transformé : ni le Verbe, qui est immuable ; ni la substance du pain, dont la forme substantielle 

cesse simplement d’exercer son activité structurante. 

Le cardinal paraît être allé, ce faisant, au bout de la logique que Thomas d’Aqin héritait 

d’Aristote. Il faisait ressortir du même coup tout ce qu’avait de paradoxal le geste thomasien dans 

 
260 Lc 1, 35. 
261 THOMAS D’AQUIN, op. cit., 3ème Partie, q. 75, a. 7. 
262 Voir ARISTOTE, Physique, L. I, ch. 5. 
263 Cité dans le DTC, art. ‘Transsubstantiation’. Le terme transsubjectivation, récemment introduit en critique 

littéraire, pourrait être lui aussi utilisé. 



75 
 

son usage théologique des concepts philosophiques : celui-ci revenait en effet à donner à des acci-

dents le statut de sujet d’une mutation à nulle autre pareille, un changement que n’étaient assuré-

ment pas destinés à théoriser les concepts élaborés par la Physique aristotélicienne. 

 

 

Nouveauté radicale 

 

Quel statut ontologique reconnaître à ces « aspects/accidents » qui demeurent visibles 

quand leur support substantiel change invisiblement ? 

Ils faut dire qu’ils sont, tout à fait réellement, mais leur être – l’accident n’ayant pas d’être 

propre hors celui de la substance – n’est plus celui d’une substance qu’ils modifient, puisqu’ils ne 

sauraient modifier la substance divine qui est désormais leur support. 

S’ils n’ont d’autre support ontologique que la substance divine, en la personne du Verbe 

incarné, peut-on encore les considérer comme des créatures ? Tout le donne à penser si l’on s’en 

tient à ce qu’on en perçoit. Or on sait que les sens ne donnaient pas accès directement à la substance 

pain, laquelle était seulement l’objet, en tant qu’irréductible à ses accidents, d’un jugement de l’in-

tellect264. Et ils ne donnent pas non plus accès à ce qui fait désormais, de ce qui était substantielle-

ment du pain, le « corps du Christ », lequel est objet, Thomas d’Aquin y insiste, de la seule foi265. 

Si l’on prend au sérieux comme lui la notion d’accident héritée d’Aristote, il est clair qu’il 

ne peut y avoir, entre les « aspects » (ou espèces) eucharistiques et la réalité qui subsiste en eux, le 

rapport d’accident à substance qu’Aristote avait théorisé, puisqu’ils ne modifient en rien ni le Verbe 

incréé, ni le corps glorieux du Ressuscité dans sa subsistence céleste. La consécration des espèces 

produit un rapport ontologique inédit qui n’est plus un rapport d’accidents créés à substance créée 

(celle-ci conférant l’être à ceux-là), mais un rapport de ce qui avait un tel statut d’accident à ce qui, 

en soi (en tant que subsistence divine absolue), ne peut comporter d’accidents266. 

 

C’est sans doute pourquoi Thomas ne recule pas devant la formule paradoxale – qu’un 

aristotélicien « pur jus » pourrait considérer comme absurde – selon laquelle les aspects visibles du 

Saint-Sacrement sont des « accidents sans sujet267 ». L’absurdité n’est surmontée que par le recours 

à la notion, ignorée d’Aristote, de création : « Du fait qu’un effet dépend plus de sa cause première 

 
264 « La substance n’est pas en tant que telle visible à l’œil corporel : elle n’est objet ni d’un sens, ni de l’ima-

gination, mais seulement de l’intellect, dont l’objet est la quiddité, selon le 3ème livre du traité sur L’âme » (THOMAS 

D’AQUIN, loc. cit., q. 76, a. 8. Réf. à ARISTOTE, L’Âme, L. III, ch. 6, 430b 27). 
265 Cf. Id, loc. cit., q. 75, a. 1, et a. 5, ad 2. 
266 Cf. op. cit., 1ère Partie, q. 3, a. 6. 
267 Op. cit, 3ème Partie, q. 77, a. 1, Sed c. 



76 
 

que d’une cause seconde, Dieu, qui est la cause première de la substance et de l’accident, peut, par 

sa puissance infinie, maintenir dans l’être un accident malgré la suppression de la substance par 

laquelle il était maintenu dans l’être comme par sa cause propre268 ». 

Jésus enjoignait ses disciples de « manger la chair du Fils de l’homme269 ». On sait que l’hé-

breu ר שָּ  appliqué à l’homme, désigne la personne humaine dans toute sa réalité. La « chair ,(bassar*) בָּ

du Fils de l’homme », c’est le Fils de l’homme, et la foi en ce que Jésus a révélé de lui-même – « Moi 

et le Père, nous sommes un270 » – donne à croire en toute confiance qu’il enjoint de manger Dieu ! 

N’est-ce pas là ce que le communiant doit se dire, s’il lui faut penser que ce qu’il ingère n’est plus 

du tout du pain, malgré les apparences ; et que, s’il se demande ce que c’est donc, la seule réponse 

est : Dieu – qui se donne en nourriture, alors même qu’il ne saurait être en lui-même digéré par 

quoi que ce soit ! 

On ne doutera pas, en conséquence, que pareille nutrition soit d’ordre spirituel, mais l’origi-

nalité on ne peut plus paradoxale du sacrement institué par Jésus est que cette nutrition spirituelle 

a voulu s’opérer par un moyen on ne peut plus corporel, et humblement corporel, charnel, dans 

lequel le Créateur venait s’identifier à un « fruit du travail des hommes271 ». Le communiant devra 

bien se considérer, après ingestion du « pain vivant descendu du ciel272 », comme un véritable taber-

nacle, sans doute plus précieux aux yeux de Dieu que l’armoirette dans laquelle on conserve et pro-

tège les Saintes Espèces – voire l’ostensoir dans lequel on expose l’hostie consacrée, bien que sa 

consécration ait été instituée pour qu’elle soit « mangée273 », plutôt que regardée. 

À quoi tiennent des accidents quant à leur existence ? La réponse du philosophe qui en a 

découvert et théorisé la notion fut qu’ils tiennent à la substance qui est réelle en eux, sans s’y ré-

duire : ce sont eux qui lui appartiennent, et non pas elle qui leur appartient. À quoi tiennent ces 

accidents que sont les « aspects » eucharistiques, quant à leur existence ? À la subsistence de l’Être 

absolu, exercée tout uniment par le Fils en relation au Père dans l’Esprit. 

Manger la chair du Fils de l’homme, c’est entrer charnellement dans sa relation au Père. 

Paradoxe d’une entrée dans l’Éternité qui n’a pourtant la forme que d’une expérience fugace, 

comme l’est aussi la récitation de la prière léguée par le Seigneur, qui met à l’unisson de celle qu’il 

adresse de toute éternité au Père. La solidité pérenne du « Rocher274 » éternel vient croiser, dans un 

bref moment de la plus haute intimité, la fugacité fluente et fragile de la créature. Moment d’intimité 

 
268 Ibid., c. 
269 Jn 6, 53. 
270 Jn 10, 30. 
271 Paroles de l’Offertoire du missel de Paul VI. 
272 Jn 6, 51. 
273 Mt 26, 26. 
274 Ps 19/18, 15. 



77 
 

qui prélude à celle de la béatitude céleste, dont la confirmation définitive reste à venir. De même 

qu’un amour humain se construit et se fortifie moyennant des moments d’intimité auxquels la vie 

l’empêche de se tenir en permanence, de même l’amour divin, incarné en Jésus et répandu par 

l’Esprit, donne à la créature de cheminer pas à pas vers sa destination définitive, en accédant aussi 

souvent qu’elle le peut au mémorial de la Passion salvatrice : « Bien-aimés, nous sommes à présent 

enfants de Dieu, mais ce que nous serons n’est pas encore visible. Nous savons que, si ça l’est 

devenu, nous lui serons semblables, parce que nous le verrons tel qu’il est275 ».  

« Si quelqu’un m’aime, il gardera ma parole, et mon Père l’aimera, et nous viendrons à lui, 

et nous nous ferons en lui une demeure276 ». Le communiant s’entend dire ici : « Sois bien sûr que 

je viens résider en toi le temps que les éléments que tu absorbes perdent la consistance que leur 

avait conférée la forme substantielle qui en faisait un morceau de pain ». L’assimilation définitive à 

Dieu est encore pour demain, mais son inhabitation, momentanée et réitérable chez celui dont la 

temporalité n’a pas été encore transfigurée en éternité, est pour aujourd’hui, grâce au « pain de 

toujours277 » que Jésus a enjoint ses disciples de demander quotidiennement : en la personne du 

Verbe incarné, le Créateur s’est réuni substantiellement à ces fruits du travail humain que furent 

d’abord le pain et le vin, en sorte – il faut oser le croire et le dire – que le communiant soit sûr qu’il 

ne reçoit rien d’autre que Celui à qui il doit d’être. 

 

Thomas d’Aquin ne pouvait rendre compte conceptuellement d’une telle innovation onto-

logique – du même ordre que l’union hypostatique – sans pousser au-delà d’eux-mêmes ses em-

prunts à la philosophie héritée d’Aristote, ce qui n’allait pas sans imposer quelque torsion à l’arsenal 

conceptuel de ce dernier. Du point de vue d’un aristotélisme strict, la notion d’un accident sans 

sujet est simplement contradictoire, et Thomas le rappelle en professant que l’accident « est plutôt 

énoncé d’un étant que comme étant278 » ; ou, dans les termes de Boèce, que « l’être de l’accident est 

son inhérence279 ». La nouveauté eucharistique, incomparable à quoi que ce soit d’autre, est que la 

« panéité » ne devient pas inhérente à la Divinité (Dieu ne devient pas pain), pas plus que celle-ci ne 

devient inhérente aux « aspects » hérités de l’activité antérieure de la forme substantielle du pain (ils 

ne deviennent pas incréés, car cela implique contradiction). 

Thomas avait réussi à pousser l’aristotélisme, en l’approfondissant dans sa ligne propre (la 

distinction des sens de être), jusqu’à une théorisation de l’ « acte d’exister (actus essendi) », ou plus 

 
275 1 Jn 3, 2. 
276 Jn 14, 23. 
277 Mt 6, 11 : τὸν ἄρτον τὸν ἐπιούσιον (*tonn artonn tonn épioussionn). 
278 « …magis dicitur esse entis quam ens » (THOMAS D’AQUIN, op. cit., 2ème Partie, t. II, q. 110, a. 2, ad 3). 
279 « …accidentis esse est inesse » (ibid.). 



78 
 

exactement de « l’exister (esse) », comme « actualité de tous les actes280 », notamment de cet acte 

qu’est la forme substantielle en tant que « principe d’être281 ». L’opération d’approfondissement 

était assurément plus redoutable quand il s’agissait de penser non point la réalité des choses en 

général, non plus que celle de leur Premier Principe, mais cette réalité à nulle autre pareille qui a 

reçu le nom de transsubstantiation.  

 

L’aristotélisme n’en avait pas moins le mérite d’avoir pensé la réalité de la forme et son rôle 

de « principe d’être (principium essendi) ». Elle est en effet, dans les termes d’Aristote, l’ἐνέργεια (*éner-

guéïa) qui donne à un composé de subsister en étant, tout à la fois, spécifiquement différent et 

individuellement distinct. Elle est donc bien ce qui donne à ce composé d’être en acte le composé 

qu’il est, quand ses composants ne le sont, eux, qu’en puissance. Thomas n’en souligne pas moins, 

mais toujours dans la ligne d’Aristote, que l’esse, acte propre de la substance en tant que telle, doit 

encore être distingué du pouvoir actuant de la forme, causalité structurelle et structurante. Tel est 

l’ εἶναι ἁπλῶς (*eïnaï haplôs) d’Aristote : l’être pris absolument, irréductible à l’être-tel.  

Le pas que Thomas faisait accomplir à l’aristotélisme consistait en ceci que l’esse qui est 

l’acte des substances créées ne peut pas être absolu au même sens que celui de l’Incréé créateur. 

L’assomption de la création à titre de philosophème conduisait logiquement à penser que l’esse qui 

est l’acte des substances autres que Dieu doit son caractère absolu (qui le distingue de toutes les 

autres formes d’attribution) à la relation qui le fait dépendre de l’esse absolument absolu – si l’on 

peut dire ! –  de son Principe divin.  De celui-ci Platon disait qu’il est « ἐπέκεινα τῆς οὐσίας (*épékeïna 

tês oussias)282 », soit au-delà de ce dont on peut dire ce que c’est. Thomas en inférait que, du fait de 

cette transcendance, son existence substantielle – comment pourrait-on subsister, exister distincte-

ment, plus que lui ? – ne saurait signifier l’appartenance au « genre283 » des choses qui ont en com-

mun de subsister, c’est-à-dire des choses tout court, au sens le plus fondamental du terme : il n’y a 

pas de « communauté de genre » entre l’Incréé et ses créatures.  

La forme est principe d’être en tant qu’elle donne à des éléments de constituer tel être sub-

sistant, mais non pas d’exister, puisqu’ils préexistent à ce qu’ils composent, avec une forme autre 

que la sienne. La forme n’actuerait rien si sa relation à l’ « Acte pur284 » créateur ne lui en donnait 

le pouvoir, à savoir le pouvoir de déterminer spécifiquement et individuellement le composé, dans 

son existence actuelle.  

 
280 « … actualitas omnium actuum » (Id., Questions disputées sur la puissance, q. 7, a. 2, ad 9) : il faut entendre par là 

que l’esse est ce sans quoi aucun autre « acte », soit le fait d’être tel ou tel, ne pourrait avoir l’effectivité qui le distingue 
d’une simple potentialité. 

281 « … principium essendi » (Id., Somme contre les Gentils, L. II, ch. 54). 
282 PLATON, République, 509b 9. 
283 THOMAS D’AQUIN, op. cit., 1ère Partie, q. 3, a. 5, ad 1. 
284 Cf. ARISTOTE, Métaphysique, L XII, ch. 7, 1071b 20 et 1072b 14. 



79 
 

La transsubstantiation n’est pensable que si l’on admet que ce qui faisait du pain une subs-

tance – sa forme substantielle – a disparu, et que ce qui a toujours l’air d’être du pain – ses « aspects » – 

ne demeure que parce que le Verbe incarné s’en est comme revêtu ontologiquement, en y exerçant 

directement – im-médiatement, sans la médiation d’un sujet créé – sa toute-puissance de Créateur, 

puissance de faire être, et donc de maintenir dans l’être, tout ce qui n’est pas lui, quel qu’en soit le 

statut ontologique, substantiel ou non-substantiel. La transsubstantiation apparaît alors – sit venia 

verbo ! – comme un « court-circuitage », s’il est vrai que, comme l’explique le Docteur angélique, la 

toute-puissance divine vient destituer la forme de son pouvoir structurant, et l’exercer à sa place, 

ce qui revient à éliminer la forme sans en éliminer les effets. 

 

 

Vers la divinisation, pas à pas… 

 

La communion eucharistique n’est assurément ni « l’union transformante » dont parle saint 

Jean de la Croix, ni l’assimilation définitive au Dieu trine contemplé « face à face285 ». Pas plus que 

le pain n’est transformé en corps du Christ (puisque la transsubstantiation n’est pas une transfor-

mation), le communiant n’est transformé en quoi que ce soit, même si, dans certains cas, son état 

intérieur, son « état d’âme », peut être bouleversé, et s’il peut alors, comme on dit, « se sentir trans-

formé » par l’absorption de la Sainte espèce. 

Reste qu’indépendamment de telles grâces sensibles de consolation, la communion est tou-

jours, en régime de vie chrétienne ordinaire tant qu’aucun état intérieur de péché grave ne vient y 

faire obstacle, une intimité consentie par celui qui, « de nature divine286 », a institué ce sacrement 

de la « nouvelle alliance287 », telle celle que de nouveaux époux se signifient l’un à l’autre en se 

passant au doigt un anneau d’or. Comme y insiste Thomas d’Aquin, cette intimité se réalise dans la 

foi, et la foi seule, dont le régime quotidien n’est pas la vision, mais l’adhésion aussi totale que 

possible à l’Invisible, qui vient faire dans le croyant, corps et âme, sa « demeure288 ». 

L’Éternel consent à, comme on dit, « ne faire que passer » en chaque communion, ne dé-

lestant pas immédiatement le communiant du régime de temporalité qui est inhérent à sa nature. 

On ne saurait digérer la Divinité, et le contact eucharistique avec elle ne peut durer « qu’un mo-

ment », comme une chanson le dit du « plaisir d’amour289 ». Mais il est donné au communiant, en 

croyant, de consentir – et éventuellement d’en brûler – à ce que l’Éternel abolisse toute distance 

 
285 1 Co 13, 12. 
286 Ph 2, 6. 
287 Lc 22, 20. 
288 Jn 14, 23. 
289 Jean-Pierre CLARIS DE FLORIAN, Célestine. 



80 
 

entre eux, le temps que les Saintes espèces soient assimilées par décomposition naturelle (conforme 

à la nature humaine), et qu’elles exercent ainsi le pouvoir nutritif que Thomas tenait à leur recon-

naître290 : « Ma chair est vraiment une nourriture291… ». 

  

 
290 Cf. THOMAS D’AQUIN, op. cit.,  3ème Partie, q. 77, a. 6. 
291 Jn 6, 55. 



81 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Envoi 

 

  



82 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



83 
 

Que nous faut-il donc, avec l’Eucharistie ? 

 

D’abord nous mettre à genoux, plus encore pour contempler que pour recevoir. 

 

« Entrons, courbons-nous, prosternons-nous, à genoux devant le Dieu qui nous a faits », 

fait chanter le psaume 95/94 (v. 6). L’agenouillement, c’est la posture de l’adoration. Le psalmiste 

savait que la « Présence de Dieu – la Chekinah (כִינָּה  c’est-à-dire Dieu lui-même, reste le plus ,« (שְּׁ

souvent, et à la plupart, invisible. Il n’enjoignait pas moins de l’adorer, sachant son Dieu constam-

ment présent alors même qu’on ne le voit pas : « Dieu, personne ne l’a jamais vu292 », redira Jean 

l’Évangéliste. Il ajoute néanmoins : « Le Dieu-Fils-unique qui est dans le sein du Père, Lui L’a fait 

connaître293 » ; et, pour finir, l’a donné à voir, en se présentant Lui-même sous les « aspects » du pain 

et du vin. 

Comment ne pas s’incliner, voire se mettre à genoux, si l’on croit que l’hostie présentée au 

pied de l’autel, est ce Fils-unique, « engendré, non pas créé », rendu présent en personne ? C’est là 

assurément l’origine de l’adoration du Saint-Sacrement : Jésus l’a assurément et explicitement ins-

titué pour être consommé plutôt que regardé, mais on pourrait difficilement, ayant récité le psaume 

comme il l’a fait des dizaines ou des centaines de fois, ne pas tomber à genoux en étant sûr, dans la 

foi, qu’il est « là présent, livré pour nous294 », dans son ostensoir. 

Le psaume nous en dit plus, en parlant du « Dieu qui nous a faits », c’est-à-dire du Créateur. 

Dans l’adoration à genoux, les yeux sont tout remplis de la splendeur dorée de l’écrin offert au 

Corps du Christ, mais la contemplation croyante, avant tout autre cheminement intérieur, doit 

consister avant tout pour celui qui regarde – c’est tout le sens de l’adoration, qu’expriment les  

premières invocations du Notre Père – à se savoir créé, et se le dire, avec la même gratitude qui jaillissait 

du cœur de sainte Claire d’Assise : « Béni sois-tu, Seigneur, de m’avoir créée295 ! » 

 

C’est là peut-être le plus merveilleux point de convergence entre la contemplation dont la 

capacité a été donnée à l’intellect humain, avec ses moyens propres (les concepts et les raisonnements), 

et celle que la foi fait sourdre à « la fine pointe de l’âme » dont parlait saint François de Sales296, 

lequel, dit-on, élevait la sienne tous les quarts d’heure vers son Créateur. Car se représenter à soi-

même, intérieurement, comme créé, c’est savoir qu’au plus profond de soi, en même temps qu’à son 

origine, il y a une relation de dépendance qui est le fond de notre être, lequel nous est donné avec une 

 
292 Jn 1, 18. 
293 Ibid. 
294 Paroles d’un cantique de Sophie-Marie Drouineau, de la communauté de l’Emmanuel. 
295 Dernières paroles du 11 août 1253. 
296 Dans son Traité de l’amour de Dieu. 



84 
 

totale gratuité, en sorte que nous devrions, et pouvons, parfois au prix d’épreuves à surmonter, en 

rendre grâces à tout moment. C’est ce qui faisait dire à saint Charles de Foucauld : « Ce m’est un 

besoin d’amour de me donner, de me remettre entre Tes mains sans mesure, avec une infinie con-

fiance, parce que Tu es mon Père297 ». 

Le plus secret de soi-même, ce secret auquel on pense rarement et auquel l’adoration nous 

ramène, c’est celui qui s’exprime dans l’affirmation toute simple : « J’existe », dont ne manquaient 

pas de s’émerveiller – et ils avaient raison ! – Descartes autant que saint Augustin. L’étymologie 

nous apprend que le terme exister signifie littéralement : être issu (préfixe ex) de ses causes. C’est 

pourquoi il y a lieu de dire de Dieu, en toute rigueur, qu’il est, plutôt qu’il n’existe, puisqu’il n’y a 

aucune cause à son être. Mais de nous il y a tout lieu de le dire : car nous savons bien que notre 

existence dépend de ces causes prochaines qu’ont été ceux qui nous ont engendrés, et qu’au bout 

du compte, à l’origine de toutes les causes de cet ordre, il faut qu’il y ait une réalité faute de laquelle 

toutes ces causes n’auraient pu ni exister, ni exercer leur causalité. 

Le « sacrifice d’action de grâces298 » qui peut déborder de l’âme en adoration, celui de l’in-

telligence autant que du cœur (qui en vérité ne font qu’un), consiste ici à se sentir autant que se 

savoir, comme toute autre créature, en état de dépendance radicale (c’est cela même, la création299) : 

il y a de quoi tirer de là une confiance heureuse plutôt que, comme certains300, l’idée que, si tel était 

le cas, nous serions privés de cette liberté qui nous permet au contraire d’entrer dans un acquies-

cement joyeux au dessein de Celui qui nous la donne. 

Par-delà tout ce que nous sommes, au titre de notre nature humaine d’homme ou de femme, 

et de toutes les qualités ou manières d’être qu’elle nous a permis de faire nôtres, il y a ce lien existentiel 

qui fait que, pour nous, être, c’est être en relation avec le Créateur de toutes choses. Cette relation 

constitue – fonde dans l’être – les créatures en tant que telles, chacune ayant une nature ou essence 

qui lui est propre, qu’elle partage avec les créatures de même sorte, en sorte qu’elle ne se confond 

avec aucune d’elles, et réciproquement. Chacune, en existant, est le sujet d’une certaine nature essen-

tielle qui s’étend au-delà d’elle. 

 

Ce n’est pas sans aridité que l’on peut consentir à emprunter leur vocabulaire aux philo-

sophes, avec la prétention d’y trouver ce que l’adoration donne à vivre. Et pourtant ! Quel est donc 

le fruit de celle-ci, par-delà la conscience de ce qu’on a fait ou été, pour le meilleur ou pour le pire, 

sinon la certitude, ressentie dans le meilleur des cas, et toujours espérée dans le pire, d’être une 

 
297 Prière tirée d’une méditation de Charles de Foucauld en 1896. 
298 Ps 50/49, 14 ; 107/106, 22 ; 116/114-115, 17. 
299 Voir THOMAS D’AQUIN, Somme contre les Gentils,  
300 Jean-Paul Sartre notamment. 



85 
 

personne aimée, unique et par conséquent irréductible à cette humanité que l’on partage avec tous les 

autres humains, autant qu’à tout ce qu’on a fait de soi-même, en accueillant la grâce, ou en s’y 

rendant plus ou moins imperméable ? 

Au métaphysicien de distinguer – sauf en Dieu ! – le sujet, l’essence, et l’existence. Rien n’em-

pêche pourtant celui-là, pas plus que quiconque, d’élever comme saint François son âme, en ou-

bliant pour un temps ses concepts, jusqu’à éprouver qu’il porte au fond de soi ce que ceux-ci ne 

font qu’humblement exprimer. Ils donnent en fait tout son sens, lorsqu’il s’agit de la méditer, à la 

prière de l’ange de Fátima, que l’on peut assurément, devant le Saint-Sacrement ou au moment de 

le recevoir, redire intérieurement sans s’attarder à ces trésors de l’intellect : « Mon Dieu, je crois, 

j’adore, j’espère, et je vous aime301 ». 

 

On laissera le mot de la fin à la mystique toute imprégnée du Docteur angélique, et Docteur 

comme lui :  

« Avec quel œil dois-tu, toi et les autres, regarder ce mystère et le toucher ? Je ne parle pas 

seulement de la vue et du toucher corporel, car tous les sens corporels sont ici impuissants. L’œil  

ne voit rien d’autre que la blancheur du pain, la main ne touche rien d’autre que le pain, le goût ne 

savoure rien d’autre que la saveur du pain, si bien que les sens grossiers du corps se trompent, 

tandis que les sens de l’âme ne peuvent se tromper, à moins que l’âme ne consente à être privée, 

par l’infidélité, de la lumière de la très sainte foi. 

Qui donc goûte, voit et touche ce sacrement ? Ce sont les sens de l’âme. Avec quel œil le 

voit-elle ? Avec l’œil de l’intelligence, à condition qu’il y ait en lui la pupille de la très sainte foi. 

C’est donc avec cet œil que vous devez le contempler. Et qui touche ce sacrement ? La main de 

l’amour. Avec cette main, on touche ce que l’œil de l’esprit a vu et connu par la foi. L’homme 

touche ce sacrement avec la main de l’amour, comme pour s’assurer de ce que la foi lui a fait voir 

et connaître intellectuellement. Et qui le goûte ? Le goût du saint désir. Le goût corporel goûte la 

saveur du pain, mais le goût de l’âme, c’est-à-dire le saint désir, goûte le Dieu-homme302 ». 

 

  

 
301 Prière donnée par l’ange du Portugal, au cours de l’année 1916, aux trois jeunes voyants de Fátima : Lucia, 

Jacinta et Francisco. 
302 Ste CATHERINE DE SIENNE, Le Livre des Dialogues, 3ème Réponse, ch. II. 



86 
 

  



87 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Postlude 

  



88 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
           

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



89 
 

Pange, lingua, gloriosi 
Corporis mysterium, 
Sanguinisque pretiosi, 
Quem in mundi pretium, 
Fructum ventris generosi, 
Rex effudit gentium. 
 
Nobis datus, nobis natus 
Ex intacta Virgine, 
Et in mundo conversatus, 
Sparso verbi semine,  
Sui moras incolatus 
Miro clausit ordine. 
 
In supremae nocte cœnae 
Recumbens cum fratribus, 
Observata lege plene 
Cibis in legalibus, 
Cibum turbae duodenae 
Se dat suis manibus.  
 
Verbum caro, panem verum 
Verbo carnem efficit, 
Fitque sanguis Christi merum. 
Et si sensus deficit, 
Ad firmandum cor sincerum 
Sola fides sufficit. 
 
Tantum ergo sacramentum 
Veneremur cernui, 
Et antiquum documentum 
Novo cedat ritui. 
Praestet fides supplementum 
Sensum defectui. 
 
Genitori Genitoque 
Laus et jubilatio, 
Salus, honor, virtus quoque 
Sit et benedictio. 
Procedenti ab utroque 
Compar sit laudatio. 
 
Amen. 
 
 
 

[Hymne composée en 1264 par Thomas 
d’Aquin, pour l’Office du Saint-Sacrement] 

 
Chante, ma langue, le mystère du glo-

rieux Corps et du Sang précieux que le Roi 
des nations a prodigués, fruits de nobles en-
trailles, en rançon pour le monde. 

 
 
À nous donné, né pour nous d’une 

Vierge intouchée et vivant dans le monde, 
après avoir semé le grain de sa parole, il mit 
un terme au temps de son séjour par une ins-
titution admirable. 

 
 
 

La nuit de l’ultime Cène, allongé avec 
ses frères dans un total respect des règles du 
repas rituel, il se donne de ses propres mains 
en nourriture au groupe des Douze. 

 
 
 

Verbe incarné, d’un vrai pain par sa 
parole il fait sa chair, et du vin devient le sang 
du Christ. Et si le sens défaille, la foi suffit à 
elle seule à affermir un cœur loyal. 

 
 
 

C’est pourquoi, inclinés, nous véné-
rons un si grand sacrement, et le modèle d’an-
tan fait place au rite nouveau : la foi offre de 
quoi suppléer à la défaillance des sens. 

 
 
 

Qu’au Père et au Fils aillent la 
louange, la jubilation, l’honneur, ainsi que la 
puissance et la bénédiction, et une gloire égale 
à l’Esprit qui vient de l’un et de l’autre. 

 
 

Amen. 
 

 
 



90 
 

  



91 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Appendice  
 
 

Thomas d’Aquin  
Somme de théologie 

3ème Partie 
 

(traduction partielle originale 
des questions 75 à 77) 

  



92 
 

 



93 
 

Q. 75 Le changement du pain et du vin en 
corps et sang du Christ 
 
 
a. 1 Le corps du Christ se trouve-t-il réelle-
ment dans ce sacrement, ou d’une manière 
seulement figurative, c’est-à-dire symbo-
lique ? 
 

Non et oui, semble-t-il303. 
 

Hilaire dit dans son 8ème livre sur La Tri-
nité : La réalité du corps et du sang du Christ n’est plus 
un objet de controverse. En fait, selon l’enseignement du 
Seigneur lui-même autant que selon notre foi, sa chair est 
vraiment une nourriture et son sang vraiment une boisson. 
Et Ambroise dit dans son 6ème livre sur Les Sacre-
ments : Tout comme est vrai le Seigneur Jésus Fils de Dieu, 
c’est la vraie chair du Christ que nous recevons, et c’est son 
vrai sang qui est bu. 
 

Que le corps et le sang du Christ 
soient réellement dans ce sacrement ne peut 
être objet de sensation, mais seulement de la 
foi qui se fonde sur l’autorité divine. C’est ce 
qui fait dire à Cyrille, à propos de Lc 22, 19 (Ceci 
est mon corps livré pour vous) : Tu ne te demanderas pas 
si cela est vrai ; reçois plutôt dans la foi ces mots du Sau-
veur car, puisqu’il est la vérité, il ne ment pas. 
 C’est là d’abord ce qu’implique la perfec-
tion de la loi nouvelle. Car, selon He 10, 1, les sa-
crifices de la loi ancienne ne recelaient que de fa-
çon figurative le véritable sacrifice qu’est la pas-
sion du Christ : Il y avait dans la loi une ombre des biens 
à venir, et non point l’image même des réalités. Il fallait 
donc qu’il y eût quelque chose de plus dans le sa-
crifice de la loi nouvelle, institué par le Christ, 
pour qu’il s’y trouve celui-là-même qui a souffert, 
non seulement de façon figurative ou symbolique, 
mais bien d’une façon vraiment réelle (etiam in rei 
veritate). C’est pourquoi ce sacrement, qui ren-
ferme réellement le Christ lui-même, selon 
Denys au 3ème chapitre de ses Hiérarchies ecclésiales, 
est ce qui parfait tous les autres sacrements, 
en lesquels il y a une participation à la puissance 
du Christ. 
 Cela relève deuxièmement de la charité 
du Christ qui, pour notre salut, a réellement en-
dossé un corps de notre nature. Et comme, selon 
Aristote au 9ème livre de l’Éthique à Nicomaque, ce 
qui est le plus propre à l’amitié est de partager la vie 

 
303 Comme indiqué précédemment, la pré-

sente traduction a laissé de côté, dans chaque article, 
les objections initiales et les réponses finales qui leur 
correspondent. Une traduction complète est 

de ses amis, il nous a promis en récompense d’être 
présent corporellement, d’après Mt 24, 28 : C’est 
là où il y aura eu un corps que les rapaces (aquilae) se 
rassembleront. Il n’a pourtant pas manqué d’être 
entre-temps corporellement présent au cours du 
pèlerinage d’ici-bas : il s’unit à nous dans ce sa-
crement par la réalité de son corps et de son 
sang. Aussi dit-il en Jn 6, 57 : Celui qui mange ma 
chair et boit mon sang demeure en moi, et moi en lui. Ce 
sacrement est donc le signe de la plus grande 
charité, et le soutien de notre espérance, du 
fait que le Christ s’y unit si intimement à nous. 
 Troisièmement, c’est là chose propre à 
parfaire la foi, laquelle, selon Jn 14, 1, ne porte pas 
moins sur l’humanité du Christ que sur sa divi-
nité : Croyez en Dieu, croyez aussi en moi. Et comme 
la foi porte sur des réalités invisibles, de 
même que le Christ nous montre invisible-
ment sa divinité, de même est-ce sur un mode 
invisible qu’il nous montre sa chair dans ce 
sacrement. 
 Faute d’y prêter attention, certains ont af-
firmé que le corps et le sang du Christ ne sont 
présents dans ce sacrement que de façon symbo-
lique. Voilà qui est à rejeter comme hérétique, 
puisque contraire aux paroles du Christ. C’est 
pourquoi Bérenger, le premier à avoir inventé 
cette erreur, a été par la suite contraint de s’en ré-
tracter, et de confesser la vérité de foi. 
 
 
a. 2 La substance du pain et du vin demeure-
t-elle dans ce sacrement après leur consécra-
tion ? 
 

Il semble que oui, mais Ambroise dit 
dans son livre sur Les Sacrements : Bien que ce qu’on 
voit ait forme (figura) de pain et de vin, il faut croire qu’il 
n’y a rien d’autre après la consécration que la chair et le 
sang du Christ. 
 

Certains ont affirmé que, dans ce sacre-
ment, la substance du pain et du vin demeure 
après la consécration. – Or cette position ne peut 
pas tenir. Premièrement parce qu’elle prive ce sa-
crement de sa vérité, qui tient à ce que c’est vrai-
ment le corps du Christ qui s’y trouve, alors qu’il 
ne s’y trouvait pas avant la consécration. Or rien 
ne peut se trouver quelque part où il n’était pas 
auparavant, si ce n’est moyennant un changement 
de lieu, ou parce qu’autre chose est transformé en 

disponible à l’adresse : https://michelnodelanglois.e-
monsite.com/pages/philosophie/inedits/au-
teurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharis-
tique.html  

https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html
https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html
https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html
https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html


94 
 

lui : ainsi du feu naît-il dans une maison soit parce 
qu’on l’y apporte, soit parce qu’il y prend. Or ce 
n’est évidemment pas par un déplacement que le 
corps du Christ en vient à se trouver dans ce sa-
crement. D’abord parce qu’il s’ensuivrait qu’il 
cesse d’être au ciel : rien en effet de ce qui se dé-
place ne parvient à une nouvelle place sans avoir 
laissé la première. Ensuite parce que tout corps en 
déplacement passe par tous les intermédiaires, ce 
dont il ne peut être question ici. Enfin parce qu’il 
est impossible qu’un mouvement unique d’un 
même corps ait pour termes des lieux divers, tan-
dis que, dans ce sacrement, le corps du Christ en 
vient à se trouver simultanément en plus d’un lieu. 
Reste par conséquent que le corps du Christ ne 
pourrait en venir à se trouver dans ce sacre-
ment si ce n’était parce que le pain est subs-
tantiellement changé en lui. Or ce qui est 
changé en quelque chose ne demeure pas après la 
mutation. Reste donc, pour préserver la vérité de 
ce sacrement, que la substance du pain ne puisse 
demeurer après la consécration. 
 Deuxièmement parce que cette position 
est contraire à la formulation de ce sacrement, qui 
consiste à dire : Ceci est mon corps. Ce ne serait pas 
vrai si la substance du pain y demeurait, car en 
aucun cas la substance du pain n’est le corps 
du Christ. Il aurait plutôt fallu dire : Ici est mon 
corps. 
 Troisièmement parce qu’il serait con-
traire à la vénération de ce sacrement qu’il y ait là 
une substance qui ne pourrait faire l’objet d’une 
adoration de latrie. 

Quatrièmement parce que ce serait con-
traire au rite de l’Église selon lequel il n’est pas 
permis de recevoir le corps du Christ après une 
nourriture corporelle, tandis qu’il est permis de 
prendre une hostie consacrée après une autre.  

La position en question est donc à fuir 
comme hérétique. 
 
 
a. 3 Est-ce que la substance du pain, après la 
consécration de ce sacrement, est anéantie, 
ou réduite à la matière antérieure ? 
 

Il semble que oui, mais Augustin dit dans 
son livre des 83 Questions : Dieu, en causant, ne fait 
pas tendre au néant. Or ce sacrement doit son ac-
complissement à la puissance divine. La subs-
tance du pain et du vin n’y est donc pas 
anéantie. 
 

Du fait que la substance du pain et du vin 
ne demeure pas dans ce sacrement, certains, ju-
geant impossible que la substance du pain et du 

vin soit changée en corps et sang du Christ, ont 
affirmé que, par la consécration, la substance du 
pain et du vin est ou bien réduite à la matière pré-
alable, ou bien anéantie. 
 Or la matière préalable à laquelle les 
corps mixtes peuvent se réduire sont les quatre 
éléments, car il ne peut y avoir de réduction à la 
matière première, au point de perdre toute forme, 
puisque la matière ne peut exister sans forme. 
Mais puisque, après la consécration, il ne reste 
rien sous les aspects sacramentaux (speciebus sacra-
menti) sinon le corps et le sang, il faudra dire que 
les éléments auxquels a été réduite la substance du 
pain et du vin s’en sont séparés moyennant un dé-
placement, ce qui serait perceptible au sens. – La 
substance du pain ou du vin demeure pareil-
lement jusqu’au dernier instant de la consé-
cration. Or, dans ce dernier instant, il y a déjà la 
substance du corps ou du sang du Christ, tout de 
même qu’au dernier instant d’une génération, la 
forme est déjà là. On ne pourra par conséquent 
assigner un instant dans lequel la matière préalable 
serait là. Car on ne peut dire que la substance du 
pain ou du vin est réduite peu à peu à la matière 
préalable, ou qu’elle sort progressivement de 
l’emplacement des aspects (specierum). Si en effet 
cela commençait de se faire au dernier instant de 
sa consécration, le corps du Christ se trouverait 
en telle partie de l’hostie en même temps que la 
substance du pain, ce qui est contraire aux acquis 
précédents. Mais si la chose commence avant la 
consécration, on pourra assigner un moment au-
quel, en telle partie de l’hostie, il n’y aura ni la 
substance du pain, ni le corps du Christ, ce qui est 
irrecevable (inconveniens). 
 C’est là ce qu’ils semblent avoir bien pesé. 
Aussi ont-ils introduit l’alternative de l’annihila-
tion. – Or c’est là chose impossible. Car on ne 
peut indiquer aucune manière pour le vrai 
corps du Christ d’en venir à se trouver dans 
ce sacrement, si ce n’est que le pain soit subs-
tantiellement changé en lui, changement qui 
se trouve éliminé si l’on suppose soit un 
anéantissement du pain, soit sa réduction à la 
matière préalable. – On ne peut pareillement in-
diquer quelle serait la cause d’une telle réduction 
ou anéantissement dans ce sacrement : alors que 
l’effet du sacrement est signifié par sa formula-
tion, ni l’une ni l’autre ne sont signifiés par la for-
mulation en ces termes : Ceci est mon corps. 

La position susdite est donc manifeste-
ment erronée. 
 
. 



95 
 

a. 4 Est-ce que du pain peut être changé en 
corps du Christ ? 
 

Il semble que non, mais Eusèbe d’Émèse 
dit : Tu ne dois pas tenir pour une nouveauté impossible 
que des réalités terrestres et corruptibles soient changées en 
la substance du Christ. 
 

On l’a dit (a. 2) : le corps du Christ se 
trouve véritablement dans ce sacrement, et 
n’en vient pas à y être moyennant un dépla-
cement. Le corps du Christ ne s’y trouve pas 
non plus comme en un lieu : c’est évident 
d’après ce qui précède. Il faut donc dire qu’il vient 
à y être par la mutation en lui de la substance du 
pain. 
 Cette mutation, néanmoins, n’est pas 
semblable aux mutations naturelles, étant ab-
solument surnaturelle, et l’effet de la seule puis-
sance divine. C’est ce qui fait dire à Ambroise, 
dans son livre sur Les Sacrements : Il est clair que la 
Vierge a engendré en dehors de l’ordre naturel. Et ce que 
nous réalisons, c’est le corps issu de la Vierge. Qu’as-tu 
donc à chercher un ordre naturel dans le corps du Christ ? 
C’est en dehors de la nature que le Seigneur Jésus lui-même 
est né de la Vierge. Et sur Jn 6, 64 (Les paroles que je 
vous ai dites, à propos dudit sacrement, sont esprit et 
vie), Jean Chrysostome dit : Cela signifie qu’elles sont 
d’ordre spirituel, n’ayant rien de charnel, ni d’un effet na-
turel, mais ont été soustraites à toute nécessité terrestre, 
ainsi qu’aux lois établies ici-bas. 
 Il est clair en effet que tout agent agit en 
tant qu’il est en acte. Or un agent créé est toujours 
limité (determinatum) dans son acte : il l’est généri-
quement et spécifiquement. Pour autant, l’action 
de tout agent créé porte sur un acte limité. Or, ce 
qui limite une chose quelconque à son être actuel, 
c’est sa forme. Par suite, aucun agent naturel ou 
créé ne peut agir sinon en vue d’un change-
ment de forme. Et c’est pourquoi toute muta-
tion conforme aux lois de la nature est d’ordre 
formel. Dieu quant à lui est un acte sans limite 
(infinitus), on l’a établi dans la 1ère Partie. Aussi son 
action s’étend-elle à toute la nature d’un étant. En 
conséquence, il peut non seulement effectuer 
une mutation d’ordre formel, en sorte que des 
formes diverses adviennent successivement à 
un même sujet, mais encore la mutation to-
tale d’un étant, en sorte que la substance de 
l’un soit totalement changée en la substance 
de l’autre. 

 Voilà ce que la puissance divine 
accomplit dans ce sacrement. Car la substance du 
pain est totalement changée en la substance du 
corps du Christ, et la substance du vin est totale-
ment changée en la substance de son sang. Cette 

mutation n’est donc pas d’ordre formel, mais 
substantiel. Elle ne rentre dans aucune espèce de 
mouvement naturel : on peut la dénommer pro-
prement transsubstantiation. 
 
 
a. 5 Les accidents du pain et du vin demeu-
rent-ils dans ce sacrement ? 
 
Il semble que non, mais Augustin dit, dans son 
livre sur Les Sentences de Prosper : Quant à nous, sous 
l’aspect du pain et du vin que nous voyons, ce sont des réa-
lités invisibles, à savoir le corps et le sang, que nous hono-
rons. 
 

Une fois la consécration terminée, il 
apparaît au sens que tous les accidents du 
pain et du vin demeurent, et c’est conformé-
ment à la raison que cela advient de par la provi-
dence divine. Du fait, premièrement, qu’il n’est 
pas pour les humains habituel, mais horrible, de 
manger de la chair humaine et de boire du sang 
humain, la chair et le sang du Christ nous sont 
donnés à prendre sous les aspects de ce qui est 
d’un usage humain plus courant, à savoir le pain 
et le vin. 
 C’est deuxièmement afin que les in-
croyants ne se moquent pas de ce sacrement, au 
cas où nous mangerions notre Seigneur sous l’as-
pect qui lui est propre. 
 Et troisièmement pour que, recevant 
sans le voir le corps et le sang de notre Seigneur, 
le mérite de notre foi y gagne. 
 
 
a. 6 Est-ce que dans ce sacrement, une fois la 
consécration terminée, la forme substantielle 
du pain demeure ? 
 

Il semble que oui, mais la forme subs-
tantielle du pain fait partie de sa substance. 
Or celle-ci est changée en corps du Christ, on l’a 
dit (a. 2-4). La forme substantielle du pain ne de-
meure donc pas. 
 

Certains ont affirmé que, une fois la con-
sécration terminée, il demeure non seulement les 
accidents du pain, mais aussi sa forme substan-
tielle. – Or c’est là chose impossible. D’abord 
parce que, si la forme substantielle demeurait, il 
n’y aurait rien, à part la seule matière, qui soit 
changé de pain en corps du Christ. Il s’ensuivrait 
alors qu’il n’y aurait pas changement en tout le 
corps du Christ, mais seulement en sa matière. 
C’est contraire à la forme du sacrement qui dit : 
Ceci est mon corps. 



96 
 

 Ensuite parce que, si la forme substan-
tielle du pain demeurait, ce serait ou bien dans la 
matière, ou bien séparément de la matière. La pre-
mière chose est impossible parce que, si elle de-
meurait dans la matière du pain, alors toute la 
substance du pain demeurerait, et c’est contraire 
à ce qu’on a dit. Mais elle ne pourrait demeurer en 
une autre matière, car il n’y a de forme propre 
qu’en une matière appropriée. – Et si elle demeu-
rait séparément de la matière, elle serait alors une 
forme intelligible en acte, et même un intellect : 
telles sont en effet les formes séparées de la ma-
tière. 
 Enfin, ce serait incompatible avec ce sa-
crement. Car les accidents du pain y demeu-
rent en sorte qu’ils permettent au corps du 
Christ d’être visible, mais non pas sous l’as-
pect qui lui est propre, comme on l’a dit (a. 5). 
 Il faut donc dire que la forme substan-
tielle du pain ne demeure pas. 
 
 
a. 7 La mutation en question est-elle instan-
tanée, ou progressive ? 
 

Non et oui, semble-t-il, mais cette muta-
tion est l’effet d’une puissance infinie, à qui il re-
vient d’opérer d’un seul coup (subito). 

 
Il y a trois raisons à ce qu’un changement 

soit instantané. Cela peut tenir à la forme qui est 
le terme du changement. S’il s’agit d’une forme 
qui, telle la santé,. admet le plus et le moins, c’est 
progressivement qu’un sujet l’acquiert. Pour au-
tant, vu qu’une forme substantielle n’admet pas le 
plus ni le moins, il s’ensuit que son introduction 
dans une matière a lieu d’un seul coup. – Cela peut 
aussi tenir au sujet, lequel est parfois préparé pro-
gressivement à la réception de la forme : c’est 
ainsi que l’eau se réchauffe progressivement. Mais 
lorsqu’un sujet se trouve justement on ne peut 
mieux disposé à la forme (in ultima dispositione ad 
formam), il la reçoit d’un seul coup, tout comme 
l’air reçoit la lumière. – Cela peut enfin tenir à la 
puissance infinie de l’agent, qui fait que la matière 
est immédiatement (statim) disposée à la forme. 
On lit en Mc 7, 34-35 que « lorsque le Christ eut 
dit Ephphetha (ce qui veut dire : ouvre-toi), immé-
diatement les oreilles de l’homme s’ouvrirent, et sa langue 
fut déliée de ce qui la retenait. 

C’est pour ces trois raisons que la muta-
tion en question est instantanée. D’abord 
parce que la substance du corps du Christ, 
qui est son terme, n’admet pas de plus ni de 
moins. – Ensuite parce que cette mutation ne 
comporte pas de sujet qui se préparerait 

progressivement. – Enfin parce qu’elle est 
l’effet de la puissance infinie de Dieu. 
 
 
a. 8 Est-il vrai de dire que « le corps du Christ 
provient du pain » ? 
 

Il semble que non, mais, dans son livre 
sur Les Sacrements, Ambroise dit : Quand on en vient 
à la consécration, c’est du pain que provient le corps du 
Christ. 

 
Cette mutation du pain en corps du 

Christ a quelque chose à voir avec la création 
et la transformation naturelle, mais elle dif-
fère aussi de l’une et de l’autre. Ce qui en effet 
est commun aux trois, c’est l’ordre des termes, à 
savoir que telle chose vienne après telle autre : 
dans la création, l’être vient après le non-être ; 
dans le sacrement, le corps du Christ après la 
substance du pain ; dans la transformation natu-
relle, le blanc vient après le noir, ou le feu après 
l’air, les termes en question n’étant pas présents 
simultanément. 
 La mutation dont nous parlons a ceci 
de commun avec la création qu’il n’y a dans 
aucune des deux un sujet commun aux deux 
extrêmes, au contraire de ce que donne à voir 
n’importe quelle transformation naturelle. 
 Ladite mutation a néanmoins deux points 
communs avec une transformation naturelle, mais 
différemment. C’est d’abord que dans les deux, il 
y a passage d’un extrême à l’autre (unum extremo-
rum transit in aliud) : le pain au corps du Christ, et 
l’air au feu, tandis que le non-être n’est pas changé 
en être. C’est néanmoins de façon différente que 
la chose a lieu ici et là. Car dans le sacrement, il 
y a passage de la substance du pain en totalité 
au corps du Christ en totalité, tandis que, 
dans une transformation naturelle, la matière 
d’une chose reçoit la forme de l’autre, moyen-
nant l’abandon de la première forme. – Il y a 
ensuite ceci de commun que, ici et là, il y a un 
même qui demeure, tandis que ce n’est pas le cas 
dans la création. Il y a pourtant une différence. 
Car dans une transformation naturelle, ce qui 
demeure le même, c’est la matière ou le sujet, 
tandis que dans le sacrement en question, ce 
sont des accidents. 
 On peut déduire de là comment nous de-
vons nous exprimer différemment sur ces sujets. 
Car, du fait que les extrêmes ne sont présents en-
semble dans aucun des trois cas susdits, on n’y 
peut non plus prédiquer un extrême de l’autre par 
le verbe être au présent (verbum substantivum prae-
sentis temporis). Nous ne disons pas en effet : le non-



97 
 

être est être ; ni : le pain est corps du Christ ; ni l’air est 
feu, ou le blanc noir. 

En raison de l’ordre des extrêmes, nous 
pouvons bien dans tous les cas nous servir de la 
préposition de (ex), qui signifie cet ordre. Nous 
pouvons en effet dire en vérité et au sens propre : 
du non-être est venu l’être, du pain le corps du Christ, de 
l’air le feu, et du blanc le noir. 
 Mais comme, dans la création, l’un 
des extrêmes ne devient pas l’autre, nous ne 
pouvons lui appliquer le terme de mutation, 
en disant que le non-être se change en être, 
alors que nous pouvons l’appliquer au sacre-
ment en question, tout autant qu’à une trans-
formation naturelle. Et du fait que, dans le sa-
crement en question, il y a un changement to-
tal de substance (tota substantia in totam), la dé-
nomination appropriée de cette mutation est 
transsubstantiation [= passage (verbe transire) 
d’une substance à une autre]. 
 Du fait, en outre, qu’il n’y a rien qu’on 
puisse considérer comme le sujet de cette muta-
tion, ce qui est vrai d’une transformation naturelle 
eu égard à son sujet n’a pas à être admis ici. Il est 
d’abord évident qu’être sujet implique d’être en 
puissance de l’opposé : c’est ce qui nous fait dire 
que le blanc peut être noir, ou que l’air peut être feu. On 
ne le dit toutefois pas aussi proprement dans ce 
cas que dans le premier : car le sujet du blanc, qui 
est potentiellement noir, fait toute la substance du 
blanc, dont la blancheur n’est pas une partie, tan-
dis que le sujet de la forme de l’air en fait partie. 
Par suite, quand on dit : l’air peut être feu, c’est vrai, 
moyennant une synecdoque, eu égard à sa partie. 
Mais, dans la mutation en question, du fait qu’il 
n’y a, tout comme dans la création, aucun sujet, 
on ne dit pas qu’un extrême peut être l’autre, 
comme si le non-étant pouvait être un étant, ou comme 
si du pain pouvait être corps du Christ. – Pour la même 
raison, on ne peut dire au sens propre que l’étant 
advient du non-étant, ou que du pain advient le corps du 
Christ : car la préposition de désigne une cause de 
même substance (consubstantialem). Cette con-
substantialité des extrêmes dans les transfor-
mations naturelles tient avant tout (penes) à 
leur communauté de sujet. – Et, pour une rai-
son semblable, on n’accorde pas que du pain sera 
corps du Christ, ni qu’il devienne corps du Christ, pas 
plus qu’on n’accorde, dans le cas de la création, 
que le non-étant sera étant, ou que le non-étant devient 
étant, car cette manière de parler n’est vraie des 
transformations naturelles qu’en vertu de leur su-
jet, si *par exemple nous disons que le blanc devient 
noir, ou que le blanc sera noir.  

Du fait pourtant que, dans le sacrement 
en question, une fois la mutation accomplie, 

quelque chose demeure identiquement, à savoir 
les accidents du pain (on l’a dit – cf. a. 5), certaines 
de ces expressions peuvent être accordées en rai-
son d’une certaine ressemblance : que du pain soit 
corps du Christ, ou que du pain advienne le corps du 
Christ, en n’entendant pas par le terme pain la 
substance du pain, mais d’une manière générale 
ce qui se tient sous les aspects du pain, sous 
lesquels se tient d’abord la substance du pain, 
et ensuite le corps du Christ. 
 
 
 

Q. 76 La manière dont le Christ existe 
dans ce sacrement 
 
 
a. 1 Le Christ est-il tout entier renfermé dans 
ce sacrement ? 
 

Il semble que non, mais Ambroise dit 
dans son livre sur Les offices : Le Christ est dans ce 
sacrement. 
 

Il est absolument nécessaire de confesser 
selon la foi catholique que le Christ se trouve tout 
entier dans ce sacrement. C’est néanmoins de 
deux manières, il faut le savoir, que quelque chose 
du Christ y est présent : cela tient d’une part, pour 
ainsi dire, au pouvoir (quasi ex vi) du sacrement ; 
et d’autre part à une coexistence (concomitantia) 
d’ordre naturel. De par le pouvoir du sacre-
ment, il y a sous les aspects de celui-ci ce en 
quoi la substance préexistante du pain et du 
vin est changée immédiatement, pour autant 
que cela soit signifié par les termes de sa formula-
tion, lesquels produisent un effet (sunt effectiva), 
dans ce sacrement comme dans les autres, en l’oc-
currence quand on dit : Ceci est mon corps. Ceci est 
mon sang. Mais de par une coexistence natu-
relle, il y a dans ce sacrement ce qui est réel-
lement uni à ce qui est le terme de la mutation 
susdite. Si en effet deux choses sont réellement 
unies, il faut que, là où l’une se trouve réellement, 
l’autre y soit aussi : car c’est seulement par un acte 
mental que l’on distingue des choses réellement 
unies. 
 
 
a. 2 Le Christ est-il tout entier renfermé en 
chacun des deux aspects de ce sacrement ? 
 

Il semble que non, mais à propos du 
terme coupe, en 1 Co 11, 25, la Glose dit : C’est le 
même qui est pris sous l’un ou l’autre aspect, à savoir le 



98 
 

pain ou le vin. Le Christ paraît donc être tout en-
tier sous l’un et l’autre aspect. 
 

D’après ce qu’on a dit plus haut, il faut 
tenir avec la plus grande certitude que le Christ 
est tout entier renfermé sous l’un et l’autre as-
pect de ce sacrement, mais diversement. Car 
sous l’aspect du pain, c’est en vertu du sacre-
ment, tandis que sous l’aspect du vin, c’est 
par une coexistence réelle, ainsi qu’on l’a dit 
précédemment de l’âme et de la divinité du Christ 
(a. 1). Et sous l’aspect du vin, c’est bien en vertu 
du sacrement que se trouve le sang du Christ, tan-
dis que son corps s’y trouve de par une coexis-
tence réelle, tout comme son âme et sa divinité, 
en sorte que son sang n’est plus séparé de son 
corps comme il le fut lors de sa passion et de sa 
mort. En conséquence, si ce sacrement avait été 
célébré à ce moment-là, le corps du Christ se se-
rait trouvé sans son sang sous les aspects du pain, 
et son sang sans son corps sous l’aspect du vin, 
comme cela était en vérité (in rei veritate). 
 
 
a. 3 Le Christ est-il tout entier en n’importe 
quelle partie des aspects du pain et du vin ? 
 

Il semble que non, mais Augustin dit 
dans un sermon : Ce sont des individus qui reçoivent le 
Christ Seigneur, et il est tout entier dans des portions indi-
viduelles, sans que leur individualité le diminue ; c’est en-
tièrement qu’il s’offre sous cette forme individuelle. 

 
On l’a établi (a. 1 ad 3) : du fait que la 

substance du corps du Christ se trouve dans ce 
sacrement en vertu du sacrement, tandis que la 
grandeur mesurable s’y trouve en vertu d’une 
coexistence réelle, le corps du Christ se trouve 
dans ce sacrement à la manière d’une subs-
tance, en l’occurrence à la manière dont une 
substance comporte des dimensions, et non 
pas à la manière des dimensions, c’est-à-dire à 
la manière dont la grandeur mesurable d’un corps 
est soumise à la grandeur mesurable de l’espace. 
Or il est évident que la nature d’une substance 
se trouve tout entière en n’importe quelle par-
tie des dimensions qu’elle comporte : la nature 
de l’air est tout entière en n’importe quelle partie 
de l’air, et la nature du pain est tout entière en 
n’importe quelle partie du pain. Peu importe qu’il 
y ait dans les dimensions une division actuelle 
(que l’air soit divisé, ou le pain coupé) : si elles 
n’étaient pas actuellement divisées, elles n’en se-
raient pas moins divisibles en puissance. On voit 
par suite clairement que le Christ est tout entier 
en n’importe quelle partie des aspects du pain, 

lors même que l’hostie reste entière, et non pas 
seulement lorsqu’elle est brisée, ainsi que le disent 
certains (ils prennent l’exemple de l’image qui pa-
raît dans un miroir : il n’en paraît qu’une dans un 
miroir intact, mais plusieurs en chacune des par-
ties si on a brisé le miroir). Les deux cas ne sont 
pas du tout semblables. Car la multiplication de 
cette sorte d’images se produit sur le miroir du fait 
des diverses réflexions sur des parties diverses, 
alors qu’ici, il n’y a qu’une seule consécration qui 
fait que le corps du Christ se trouve dans le sacre-
ment. 
 
 
a. 4 Est-ce que la grandeur mesurable du 
corps du Christ se trouve tout entière dans ce 
sacrement ? 
 

Il semble que non, mais la grandeur me-
surable d’un corps n’est pas réellement 
(secundum esse) séparable de sa substance. 
Or la substance du corps du Christ est tout entière 
présente dans ce sacrement, comme on l’a établi 
(a. 3). Sa grandeur mesurable s’y trouve donc aussi 
tout entière. 

 
On l’a dit (a. 1) : c’est de deux manières 

que quelque chose du Christ se trouve en ce sa-
crement : d’une part en vertu du sacrement ; 
d’autre part du fait d’une coexistence naturelle. 
En vertu du sacrement, la grandeur mesurable du 
corps du Christ ne s’y trouve pas. Car ce qui s’y 
trouve en vertu du sacrement, c’est le terme im-
médiat de la mutation. Or la mutation qui a lieu 
dans ce sacrement a pour terme immédiat la 
substance du corps du Christ, et non point ses 
dimensions. On le voit à ce que la grandeur me-
surable du pain demeure après la consécration : 
seule sa substance a disparu. – Comme néan-
moins la substance du corps du Christ n’est pas 
réellement dépouillée de sa grandeur mesurable, 
ni de ses autres accidents, il s’ensuit que, de par 
une coexistence réelle, la grandeur mesurable du 
corps du Christ et tous ses autres accidents se 
trouvent réellement dans ce sacrement. 
 
 
a. 5 Le corps du Christ se trouve-t-il en ce sa-
crement comme dans un lieu (sicut in loco) ? 
 

Il semble que oui, mais il y a nécessaire-
ment une égalité entre un espace et ce qui l’oc-
cupe, comme le montre Aristote au 4ème livre de 
sa Physique. Or le lieu où se trouve ce sacrement 
est beaucoup plus petit que le corps du Christ. Ce-
lui-ci ne s’y trouve donc pas comme en un lieu. 



99 
 

 
On l’a dit (a. 1 ad 3 ; a. 3) : le corps du 

Christ n’est pas dans ce sacrement de la manière 
qui est propre à une grandeur mesurable, mais 
plutôt substantiellement (secundum modum substan-
tiae). Or tout corps occupe un espace à la manière 
d’une grandeur mesurable, puisque la mesure de 
sa grandeur est la même que celle de l’espace. Il 
reste donc que le corps du Christ soit dans ce sa-
crement non pas comme en un lieu, mais substan-
tiellement, c’est-à-dire à la manière dont une subs-
tance est renfermée dans ses dimensions. Car la 
substance du Christ advient dans ce sacrement à 
la suite de celle du pain. C’est pourquoi, de même 
que la substance du pain n’était pas sous ses 
dimensions comme en un lieu, mais substan-
tiellement, ainsi en va-t-il de la substance du 
corps du Christ. Celle-ci n'est pourtant pas le 
sujet de ces dimensions, comme l’était la 
substance du pain. C’est pourquoi la substance 
du pain se trouvait là comme en un lieu en raison 
de ses dimensions : elle égalait en effet son lieu 
moyennant ses dimensions propres. Mais la subs-
tance du corps du Christ égale ce lieu moyennant 
des dimensions qui lui sont étrangères : c’est 
pourquoi, à l’inverse, les dimensions propres au 
corps du Christ sont attachées à ce lieu par l’inter-
médiaire de la substance, ce qui va à l’encontre de 
la notion de corps occupant un lieu. Le corps du 
Christ n’est donc d’aucune manière dans ce sacre-
ment comme en un lieu. 
 
 
a. 6 Le corps du Christ est-il en mouvement 
(mobiliter) dans ce sacrement ? 
 

Il semble que oui, mais une même chose 
ne peut être à la fois en mouvement et en repos, 
sans quoi les contradictoires seraient vraies du 
même sujet. Or le corps du Christ est en repos 
au ciel. Il n’est donc pas en mouvement dans ce 
sacrement. 

 
Lorsque quelque chose est un par son su-

jet, et multiple quant ce qu’il est, rien n’empêche 
qu’il se meuve à un point de vue, et demeure im-
mobile à un autre : c’est autre chose pour un corps 
d’être blanc et d’être grand, et il peut en consé-
quence se mouvoir quant à sa blancheur, tout en 
demeurant immobile quant à sa grandeur. Or, 
pour le Christ, être en soi n’est pas la même chose 
qu’être dans le sacrement : car le fait même de dire 
qu’il est dans le sacrement signifie qu’il a un cer-
tain rapport à ce sacrement. Du point de vue de 
cette manière d’être, le Christ ne se meut pas lo-
calement par soi, mais par accident. Car le Christ 

n’est pas dans ce sacrement comme en un lieu, on 
l’a dit, et ce qui n’est pas dans un lieu ne se meut 
pas localement par soi, mais seulement selon le 
mouvement de ce en quoi il est.  
 Il ne se meut non plus d’aucun autre 
changement selon l’être qu’il a dans ce sacrement, 
par exemple quant au fait qu’il cesse d’y être. Car 
ce qui a de soi un être sans défaut ne peut être un 
principe de déficience : c’est la déficience d’autre 
chose qui fait qu’il cesse de s’y trouver. C’est ainsi 
que Dieu, dont l’être est sans défaut et immortel, 
cesse d’être dans une créature corruptible du fait 
que celle-ci cesse d’être. À cet égard, puisque le 
Christ a un être sans défaut et incorruptible, il ne 
cesse d’être dans le sacrement ni du fait que celui-
ci cesse d’être, ni du fait de son déplacement (ce 
qu’on a dit le montre), mais seulement du fait que 
les aspects de ce sacrement disparaissent (desinunt 
esse). 

Par conséquent, c’est à proprement par-
ler sans mouvement que le Christ se trouve dans 
ce sacrement. 
 
 
 

Q. 77 Les accidents qui demeurent dans 
ce sacrement 
 
 
a. 1 Des accidents demeurent-ils sans sujet 
dans ce sacrement ? 
 

Il semble que non, mais Grégoire dit 
néanmoins, dans une homélie pascale, que les as-
pects sacramentaux sont les appellations de ce qui existait 
auparavant, à savoir du pain et du vin. Pour autant, du 
fait que la substance du pain et du vin ne de-
meure pas, il semble que les aspects en ques-
tion soient dépourvus de sujet. 

 
Les accidents du pain et du vin, dont le 

sens appréhende la permanence dans ce sacre-
ment après sa consécration, ne sont pas comme 
en un sujet dans la substance du pain et du vin, 
qui ne demeure pas, ainsi qu’on l’a établi (q. 75 a. 
2). Non plus qu’en leur forme substantielle, qui ne 
demeure pas, laquelle, si elle demeurait, ne pourrait 
être un sujet, comme le montre Boèce dans son livre 
sur La Trinité. Il est tout aussi évident que des ac-
cidents de cette sorte ne sont pas dans la subs-
tance du corps et du sang du Christ comme en un 
sujet : car la substance d’un corps humain ne peut 
d’aucune manière être pourvue de tels accidents, 
et il n’est pas non plus possible que le corps du 
Christ, à l’état glorieux et impassible, soit altéré au 
point de recevoir des qualités de cette sorte.  



100 
 

 Certains disent toutefois qu’ils sont dans 
l’air environnant comme en un sujet. – Or c’est 
impossible. Premièrement parce que l’air n’est pas 
tel qu’il puisse recevoir de tels accidents. – Deu-
xièmement parce que ceux-ci ne se trouvent pas 
là où il y a de l’air. Bien plutôt l’air est-il chassé 
par le mouvement de ces aspects. – Troisième-
ment parce que des accidents ne passent pas de sujet en 
sujet, en sorte qu’un même accident numérique-
ment identique qui se trouve d’abord en un sujet 
se trouve par la suite en un autre. C’est en effet de 
son sujet qu’un accident tient son nombre. Il ne 
se peut donc que, demeurant numériquement 
identique, il soit tantôt en tel sujet, tantôt en tel 
autre. – Quatrièmement parce que, l’air ne per-
dant pas les accidents qui lui sont propres, il aurait 
à la fois des accidents propres et étrangers. – Et 
l’on ne peut dire que cela se produit miraculeuse-
ment en vertu de la consécration, car ce n’est pas 
là ce que signifient les paroles consécratoires, les-
quelles ne produisent rien d’autre que ce qu’elles 
signifient. 

Reste donc que les accidents demeurent 
dans ce sacrement sans sujet, ce qui peut assuré-
ment être un effet de la puissance divine. Car, du 
fait qu’un effet dépend plus de sa cause pre-
mière que d’une cause seconde, Dieu, qui est 
la cause première de la substance et de l’acci-
dent, peut, par sa puissance infinie, maintenir 
dans l’être un accident malgré la suppression 
de la substance par laquelle il était maintenu 
dans l’être comme par sa cause propre : c’est 
de cette manière qu’il peut aussi produire d’autres 
effets de causes naturelles en l’absence de celles-
ci, ainsi qu’un corps humain fut formé au ventre 
de la Vierge sans semence mâle. 
 
 
a. 2 Dans ce sacrement, est-ce la grandeur 
mesurable du pain et du vin qui est le sujet 
des autres accidents ? 
 

Il semble que non, mais les qualités ne 
sont divisibles que par accident, en raison de leur 
sujet. Or les qualités qui demeurent dans ce sacre-
ment doivent leur division à celle de la grandeur 
mesurable, ainsi qu’il apparaît au sens. C’est donc 
la grandeur mesurable qui est le sujet des acci-
dents qui demeurent dans ce sacrement. 

 
Il faut dire que les autres accidents qui de-

meurent dans ce sacrement se trouvent comme en 
leur sujet dans la grandeur mesurable du pain ou 
du vin, qui demeure. Premièrement du fait qu’il 
apparaît au sens qu’il y a là une grandeur colorée 

porteuse d’autres accidents, en quoi le sens ne se 
trompe pas.  
 Deuxièmement parce que la grandeur 
mesurable est le premier ordonnancement (dispo-
sitio) de la matière, ce pourquoi Platon a fait du 
grand et du petit les premières différences de celle-
ci. Et comme la matière est le premier sujet, il 
s’ensuit que tous les autres accidents se rapportent 
à leur sujet par la médiation de la grandeur mesu-
rable : ainsi appelle-t-on surface le sujet premier de 
la couleur. C’est pour cette raison que certains af-
firmèrent que les dimensions sont la substance 
des corps, selon le 3ème livre de la Métaphysique. Et 
du fait que, au retrait du sujet, les accidents de-
meurent selon l’être qu’ils avaient auparavant, il 
s’ensuit que tous les accidents continuent d’avoir 
la grandeur mesurable pour base (remanent fundata 
super quantitatem dimensivam). 

Troisièmement parce que, le sujet étant 
le principe de l’individuation des accidents, il 
faut que ce qui est posé comme sujet de cer-
tains accidents soit en quelque manière prin-
cipe d’individuation. La notion d’individu im-
plique en effet l’impossibilité d’exister en plu-
sieurs, laquelle se présente de deux manières. Il y 
a d’une part le fait de ne pas être de nature à être 
en quelque chose : c’est ainsi que les formes im-
matérielles séparées, subsistant par soi, sont par 
elles-mêmes individuelles. Il y a d’autre part le fait 
qu’une forme substantielle ou accidentelle est 
certes de nature à être en quelque chose, mais non 
point en plusieurs : c’est ainsi que telle blancheur 
est en tel corps. Du premier point de vue, c’est la 
matière qui est le principe de l’individuation de 
toutes les formes inhérentes : comme en effet les 
formes de cette sorte sont par elles-mêmes de na-
ture à être en quelque chose comme en un sujet, 
dès lors que l’une d’elles est reçue en une matière 
qui ne se trouve pas en autre chose, la forme 
même qui existe de cette manière ne peut pas non 
plus être en autre chose. Et du second point de 
vue, il faut dire que le principe de l’individua-
tion est la grandeur mesurable. Ce qui fait que 
quelque chose est de nature à n’être qu’en un seul, 
c’est que cela est en soi indivis et distinct (divisum) 
de tout le reste. Or c’est en raison de sa grandeur 
qu’il arrive à une substance d’être divisée, selon le 
1er livre de la Physique. C’est pourquoi la grandeur 
mesurable est un principe d’individuation pour les 
formes de cette sorte, dans la mesure où des 
formes numériquement diverses se trouvent en 
diverses parties d’une matière. Il s’ensuit que la 
grandeur mesurable a de soi une forme d’in-
dividualité : c’est ainsi que nous pouvons nous 
figurer plusieurs lignes de même espèce différant 
par leur position, laquelle est de l’ordre de ladite 



101 
 

grandeur (quae cadit in ratione quantitatis hujus), car 
c’est le propre d’une dimension que d’être une 
grandeur ayant une position. La grandeur mesurable 
peut donc être un sujet d’autres accidents, plutôt 
que l’inverse. 

 
 

a. 3 Est-ce que les aspects qui demeurent 
dans ce sacrement peuvent modifier quelque 
chose d’extérieur ? 
 

S’ils ne pouvaient modifier des corps ex-
térieurs, ils ne pourraient être sentis : il y a en effet 
sensation de quelque chose pour autant qu’un 
sens soit modifié par le sensible, selon le 2ème livre 
sur L’âme. 
 

Du fait que rien n’agit qu’autant qu’il est 
en acte, il s’ensuit que le rapport de quoi que ce 
soit à l’agir est conforme à son rapport à l’être. 
Comme par conséquent, ainsi qu’on l’a dit (a. 1, 
ad 3), la puissance divine donne aux aspects 
sacramentaux de demeurer dans l’être qui 
était le leur lorsqu’existait la substance du 
pain et du vin, il s’ensuit qu’ils demeurent de 
même dans leur agir. Pour autant, tout ce qu’ils 
étaient capables de produire alors, ils peuvent en-
core le produire lorsque la substance du pain et 
du vin est devenue corps et sang du Christ. Il n’est 
donc pas douteux qu’ils puissent modifier des 
corps extérieurs. 
 
 
a. 4 Les aspects sacramentaux sont-ils cor-
ruptibles ? 
 

Il semble que non, mais on voit bien que 
des hosties consacrées pourrissent et se corrom-
pent. 

 
La corruption est un mouvement de l’être au non-être. 
Or on a dit plus haut (a. 3) que les aspects sacra-
mentaux conservent le même être qu’ils avaient 
auparavant, lorsqu’il y avait la substance du pain 
et du vin. Pour autant, tout comme l’être de ces 
accidents pouvait se corrompre lorsqu’il y avait la 
substance du pain et du vin, il le peut aussi en l’ab-
sence de cette substance. 
 La corruption de tels accidents pouvait 
en premier lieu avoir deux formes : par soi, et par 
accident. Par soi d’une part, autrement dit par une 
altération qualitative, voire un accroissement ou 
une diminution quantitatives. Non pas certes par 
ce type d’accroissement ou de diminution que l’on 
ne rencontre que chez des corps animaux – les-
quels ne sont pas la substance du pain et du vin – 

mais par addition ou division. Ainsi en effet qu’on 
le lit au 3ème livre de la Métaphysique, la division dé-
truit une grandeur unique (una dimensio) en en fai-
sant deux, et l’addition en fait au contraire une à 
partir de deux. Il est évident que les accidents en 
question peuvent se corrompre de cette manière 
après la consécration, car la grandeur mesurable 
qui demeure peut quant à elle se prêter à division 
ou addition. Et comme elle est sujet de qualités 
sensibles, ainsi qu’on a dit (a. 2), elle peut aussi 
être le sujet de leur altération, si par exemple la 
couleur ou la saveur du pain ou du vin est altérée. 
 Elles pouvaient autrement se corrompre 
par accident, de par la corruption de leur sujet. Et 
elles le peuvent de cette manière même après la 
consécration. En effet, bien que leur sujet ne 
demeure pas, n’en demeure pas moins l’être 
qu’avaient dans ce sujet les accidents de cette 
sorte, lequel est assurément approprié et con-
forme au sujet. Pour autant, un tel être peut être 
corrompu par un agent contraire, ainsi que l’était 
la substance du pain et du vin, laquelle n’était pas 
non plus corrompue sans une altération préalable 
du côté des accidents. 
 Il y a néanmoins une distinction à faire 
entre les deux corruptions susdites. Puisqu’en ef-
fet le corps et le sang du Christ font suite dans ce 
sacrement à la substance du pain et du vin, s’il se 
produit du côté des accidents un changement in-
suffisant pour que le pain et le vin se corrompent, 
le corps et le sang du Christ ne cessent pas, du fait 
du changement en question, d’être dans ce sacre-
ment : soit qu’il se produise un changement 
d’ordre qualitatif tel qu’un changement minime de 
couleur ou de saveur du vin ou du pain ; soit que 
la chose soit d’ordre quantitatif, comme lorsque 
du pain ou du vin sont divisés en des parties telles 
que la nature du pain et du vin puisse encore y 
être conservée. – Mais s’il se produit un chan-
gement qui eût été assez important pour cor-
rompre la substance du pain ou du vin, le 
corps et le sang du Christ ne demeurent pas 
dans ce sacrement. Cela vaut autant dans l’ordre 
des qualités – dans le cas où le changement de la 
couleur, de la saveur ou des autres qualités du pain 
ou du vin sont absolument incompatibles avec la 
nature du pain ou du vin – que dans l’ordre de la 
quantité – par exemple si le pain est réduit en 
poudre, ou si le vin est divisé en parties si petites 
qu’il ne demeure plus rien de l’aspect du pain ou 
du vin. 
 
 



102 
 

a. 5 Peut-il y avoir génération de quelque 
chose à partir des aspects sacramentaux ? 
 

Il semble que non, mais on voit bien que 
quelque chose est engendré à partir des aspects 
sacramentaux : de la cendre s’ils sont brûlés ; de 
la vermine s’ils pourrissent ; de la poudre s’ils sont 
broyés. 

 
Le 1er livre sur La génération et la corruption dit que 
c’est par la corruption d’une chose qu’en est engendrée une 
autre. Il faut donc que quelque chose soit engen-
dré à partir des aspects sacramentaux, dès lors 
qu’il y en a corruption, comme on l’a dit (a. 4). Car 
ils ne se corrompent pas au point de disparaître 
complètement, comme s’ils étaient annihilés : il 
est évident que quelque chose de sensible leur fait 
suite. 
 Mais il est difficile de voir comment 
quelque chose peut être engendré à partir d’eux. 
Il est en effet évident qu’à partir du corps et du 
sang du Christ, qui sont là en toute vérité, rien 
n’est engendré, puisqu’ils sont incorruptibles. Or, 
si la substance du pain ou du vin, voire leur ma-
tière, demeuraient dans ce sacrement, il serait aisé 
d’indiquer ce qui est engendré à partir d’eux 
comme étant ce sensible qui leur fait suite, ainsi 
que certains l’ont affirmé. Or il y a là une erreur, 
ainsi qu’on l’a établi (q. 75, a. 2, 4, 8). 
 C’est ce qui a fait dire à certains que les 
réalités engendrées ne proviennent pas des as-
pects sacramentaux, mais de l’air ambiant. – C’est 
là assurément chose impossible à plusieurs égards. 
Premièrement parce qu’une chose est engendrée 
à partir de ce qui auparavant présente altération et 
corruption. Or ni altération ni corruption ne sont 
apparues auparavant dans l’air ambiant. Ce n’est 
donc pas de lui que sont engendrés des vers ou 
des cendres. – Deuxièmement parce que la nature 
de l’air n’est pas telle que de pareilles choses 
soient engendrées de lui par cette sorte d’altéra-
tions. – Troisièmement parce qu’il peut arriver 
que de nombreuses hosties consacrées soient brû-
lées ou pourrissent, mais il ne se pourrait qu’au-
tant de corps minéral (terreo) soit engendré à partir 
de l’air sans que se produise un épaississement de 
l’air important autant que notoire (magna et etiam 
valde sensibili). – Quatrièmement parce qu’il peut 
arriver la même chose aux corps solides environ-
nants, tels que du fer ou des pierres, lesquels de-
meurent intacts après la génération des choses en 
question. – Cette position n’est donc pas soute-
nable, parce qu’elle est contraire à ce qui apparaît 
au sens.   
 D’autres ont dit par suite qu’il y a un re-
tour de la substance du pain et du vin au moment 

même de la corruption des aspects, et qu’ainsi, 
c’est à partir de la substance du pain et du vin qui 
revient que sont engendrés des cendres, des vers, 
ou cette sorte de choses. – Cette conception pa-
raît cependant intenable. Premièrement parce 
que, si la substance du pain et du vin a été changée 
en corps et sang, comme on l’a établi (q. 75, 4. 2, 
4), la substance du pain et du vin ne peut revenir 
sans que le corps ou le sang du Christ ne soit re-
converti en substance du pain et du vin, ce qui est 
impossible : de même, si de l’air est changé en feu, 
l’air ne peut revenir à moins que le feu ne soit re-
converti en air. Mais si la substance du pain ou du 
vin était annihilée, elle ne pourrait revenir à nou-
veau, puisqu’il n'y a pas de retour à l’identique de 
ce qui a été anéanti, sauf à dire que ladite subs-
tance revient parce que Dieu recrée une nouvelle 
substance à la place de la première. – L’impossi-
bilité tient deuxièmement à ce qu’on ne peut indi-
quer le moment où la substance du pain revient. 
Ce qu’on a dit plus haut (a. 4 ; q. 76, a. 6 ad 3) 
montre en effet clairement que, tant que demeu-
rent les aspects du pain et du vin, le corps et 
le sang du Christ demeurent, sans être en-
semble dans ce sacrement avec la substance 
du pain et du vin (q. 75, a. 2). La substance du 
pain et du vin ne peut donc revenir tandis que les 
aspects sacramentaux demeurent. Elle ne le peut 
pas plus lorsqu’ils disparaissent, car la substance 
du pain et du vin serait alors dépourvue de ses ac-
cidents propres, ce qui est impossible. – Sauf à 
dire qu’au dernier instant de la corruption des as-
pects revient non pas certes la substance du pain 
et du vin – car ce même instant serait le premier 
auquel commencent d’exister les substances en-
gendrées à partir des aspects – mais la matière du 
pain et du vin, qu’on dirait plutôt recréée que re-
venant à proprement parler. La position susdite 
serait tenable en ce sens. 

Il ne semble toutefois pas raisonnable de 
dire que quelque chose se produit miraculeuse-
ment dans ce sacrement sinon par la seule con-
sécration, d’où ne découle ni création ni re-
tour d’une matière. Il vaut donc mieux dire, 
semble-t-il, que la consécration donne par elle-
même, de façon miraculeuse, à la grandeur mesu-
rable du pain et du vin d’être le sujet premier des 
formes qui s’ensuivent. Or c’est là chose propre à 
la matière. Aussi est-il conféré en conséquence à 
ladite grandeur mesurable tout ce qui relève de la 
matière. Par suite, tout ce qui peut être engendré 
à partir de la matière d’un pain supposé existant 
(si esset), peut tout à fait être engendré à partir de 
la grandeur mesurable susdite du pain et du vin, 
non pas en vertu d’un nouveau miracle, mais en 
vertu de celui qui a été précédemment accompli. 



103 
 

a. 6 Les aspects sacramentaux peuvent-ils 
nourrir ? 
 

Il semble que non, mais Paul dit en 1 Co 
11, 21, en parlant du sacrement en question : L’un 
a faim, quand l’autre est ivre. Commentaire de la 
Glose : Il dénonce ceux qui, après la célébration du saint 
mystère et la consécration du pain et du vin, réclamaient 
leurs offrandes et, au lieu de les partager aux autres, se les 
réservaient au point de s’enivrer, chose qui ne pourrait 
se produire si les aspects sacramentaux ne nour-
rissaient pas. Ils nourrissent donc. 
 

Cette question ne présente aucune diffi-
culté, une fois résolue la précédente. Car, selon le 
2ème livre sur L’âme, un aliment tient son pouvoir 
nutritif de ce qu’il se transforme en la substance 
de l’être qui est nourri. Or, on l’a dit (a. 5), les as-
pects sacramentaux peuvent se transformer en 
une substance engendrée à partir d’eux. Et ils peu-
vent se transformer en corps humain pour la 
même raison qu’en cendres ou en vermine. Il est 
donc évident qu’ils nourrissent.  
 Quant à la thèse de certains selon qui ils 
ne nourrissent pas vraiment, par une transforma-
tion en corps humain, mais restaurent et renfor-
cent moyennant une modification des sens (à la 
manière dont l’odeur de la nourriture donne de la 
force à l’homme, et celle du vin l’enivre), elle est 
visiblement fausse. Car une restauration de cette 
sorte ne suffit pas longtemps à un humain, dont 
le corps, ne cessant d’éliminer, a besoin d’être res-
tauré. Celui-ci n’en pourrait pas moins être ali-
menté, s’il consommait des hosties et du vin con-
sacré en grande quantité. 
 On ne peut pas plus soutenir, comme 
certains, que les aspects sacramentaux nourrissent 
moyennant une persistance de la forme substan-
tielle du pain et du vin. D’une part, celle-ci ne sub-
siste pas, on l’a établi (q. 75, a. 6). – D’autre part, 
l’acte de nourrir n’est pas tant le fait de la 
forme que de la matière, qui reçoit la forme 
de l’être nourri, tandis que disparaît la forme 
de l’aliment. Aussi lit-on, au 2ème livre sur L’âme, 
que l’aliment est dissemblable au départ, et assi-
milé pour finir. 
 
 
a. 7 Ce sacrement donne-t-il lieu à une frac-
tion des aspects sacramentaux ? 
 

Il semble que non, mais c’est une division 
de la grandeur qui opère la fraction. Or il n’y a là 
aucune grandeur divisible en dehors des aspects 
sacramentaux : ce n’est pas plus le cas du corps du 
Christ, qui est incorruptible, que de la substance 

du pain, qui ne demeure pas. Il y a donc une frac-
tion des aspects sacramentaux. 
 

Il y a eu chez les Anciens plus d’une opi-
nion sur ce point. Certains ont dit que, dans ce 
sacrement, il n’y a pas de fraction véritable, mais 
seulement aux yeux des spectateurs (secundum as-
pectum intuentium). – Or cela n’est pas tenable car, 
dans ce sacrement de la vérité, le sens n’est pas 
trompé en jugeant de ses objets propres : la frac-
tion en fait partie, qui d’une chose en fait plu-
sieurs, lesquels sont, d’après le traité de L’âme, des 
sensibles communs. 
 C’est ce qui a fait dire à d’autres qu’il y 
avait là une fraction véritable en l’absence de 
substance. – Or cela est tout aussi contraire aux 
sensations. Car ce qu’on voit dans ce sacrement, 
c’est une grandeur qui est d’abord à l’état d’unité, 
et ensuite divisée en parties multiples, laquelle 
doit donc être sujette à une fraction. 
 Mais on ne peut pas dire que c’est le vrai 
corps du Christ lui-même qui est brisé. D’abord 
parce qu’il est incorruptible et impassible. – En-
suite parce qu’il est tout entier en chaque partie, 
comme on l’a établi (q. 76, a. 3), ce qui est con-
traire à la notion de réalité fractionnée. 
 Reste donc à dire que la fraction a lieu 
comme en son sujet dans la grandeur mesu-
rable, tout comme les autres accidents. Et de 
même que les aspects sacramentaux sont le sacre-
ment du vrai corps du Christ, de même la fraction 
des aspects de cette sorte est le sacrement de la 
passion du Seigneur, qui eut lieu dans le vrai 
corps du Christ. 

  



104 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Jacques Joos (1945-2021), La Cène 
 

(Perpignan, église Saint-Gaudérique) 


