Michel NODE-LANGLOIS

Trans-substantiel

1 ibre méditation sur ’Eucharistie

Toulouse — 2026






Prélude






Cet écrit voudrait étre ce que son sous-titre indique : une wéditation. Méditer, c’est penser
plus pour aimer mieux, et cela parce que, avant tout, 'on aime ce a quoi 'on pense.

La méditation mobilise toutes les formes du discours intérieur. Mais elle doit en fin de
compte céder le pas a 'oraison silencieuse. La premicre espere en fait conduire a la seconde : celle-
ci est le fruit d’un don gratuit et recu, plutot que d’une activité volontaire qui demande un effort
d’attention. La vertu propre de la méditation, c’est de nourrir le silence de 'adoration, lequel reste
paradoxalement plein de ce dont il estompe la présence dans la conscience de celui qui adore —
mais Pactivité vivificatrice de I'ame n’est-elle pas pour sa plus grande part inconsciente ?...

La méditation est un acte de I'animal doté d’intelligence qu’est 'étre humain. Elle se dis-
tingue d’une pure spéculation intellectuelle, telle que la résolution d’une équation mathématique.
Mais l'intellect s’y trouve engagé, notamment pour éviter que la méditation ne soit submergée d’un
flot incontrolé de représentations imaginaires : la méditation trouve a se nourrir d’zzages, mais
celles-ci n’y ont de place que par leur rapport a des vérités — les vérités de foi — qui sont de 'ordre de
la pensée.

Plutot que d’effacer Uintelligence et ses requétes pour faire place au ceur et a ses élans, on
voudrait enlacer I'un et 'autre, en sorte que I'intelligence du mystere, aussi loin qu’elle est possible,
conduise d’elle-méme a la contemplation amoureuse de ce qu’elle ne peut que viser, sans en épuiser
la jouissance. On voudrait ce faisant répondre au veeu que formulait le cardinal Charles Journet'
d’une « théologie a genoux », une théologie qui pense d’autant mieux qu’elle pense agenouillée,
permettant a cet humble geste de prendre tout son sens en conduisant 'intelligence a 'extréme de
ses possibilités. Le pape Léon XIV a fait écho au cardinal en déclarant a Saint-Jean-de-Latran, le
25 mai 2025, que « la communion se construit d'abord “a genoux”, par la priere et 'engagement
constant dans la conversion ».

C’est pourquoi 'on n’adoptera pas d’emblée la posture d’un thésard en théologie, mais
plutot celle d’'un simple fidele : puisse-t-il étre assez simple pour que, selon la parole du psalmiste,
il soit « rendu sage” » !

On tentera donc d’abord d’approcher méditativement le mystere, comme on s’approchait
naguere de la table de communion, et aujourd’hui de celui ou celle qui a recu office de la distribuer.
On explorera ensuite les éléments de pensée que des si¢cles d’expérience chrétienne ont élaborés
pour permettre a la foi de se dire a elle-méme, d’exprimer intérieurement autant qu’extérieurement

ce a quoi elle attache amoureusement 'ame de celui ou celle qui la professe. Cette profession reste

11891-1975.
2Ps 19/18, 8.



parfois tres implicite, mais elle est vouée a s’expliciter des lors qu’il est demandé au croyant, selon
I'injonction de Pierre, d’étre « toujours prét a répondre a quiconque [lui] demande de rendre raison
de Pespérance qui est en [lui]’ ».

Aussi bien ne pourra-t-on éviter d’affronter des notions d’un abord apparemment difficile,
auxquelles ont recouru la foi priante, et la théologie qui en a émané, pour accéder a cette « intelli-
gence de la foi » qui définit la théologie®.

Au cceur de ces notions se trouve celle de #ranssubstantiation, apparue dans les textes magis-
tériels des le XI° siecle. On en a tiré le titre du livre, en s’inspirant d’un autre terme : consubstantiel,
terme un temps éclipsé et récemment rétabli dans la liturgie en langue francaise. Les conciles cecu-
méniques de Nicée (325) et de Constantinople (381) 'avaient consacré au IV* siecle, pour une
formulation intelligente autant quintelligible du mystére trinitaire professé par le Credo chrétien’.

Le Symbole dit « de Nicée-Constantinople » confessait — explicitement pour le Fils et im-
plicitement pour le Saint-Esprit — la consubstantialité des « Personnes » divines : elles constituent,
dans et par les relations qui font qu’aucune ne peut exister sans les autres, une seule et méme réalité
subsistante, C’est-a-dire existant en soi a part de tout le reste.

La subsistence de 'unique substance divine n’est rien d’autre que la #ranscendance de I'étre divin
par rapport a tout ce qui n’est pas lui : le créé. Or, quoi qu’il en soit de la profondeur du mystere
du « Dieu trois-en-un », et des efforts de pensée qu’il demande a I'intelligence non moins qu’au
ceeur, la subsistence transcendante de I’étre divin est moins difficile a penser que I'idée d’un change-
ment de substance, que dénote le terme de transsubstantiation, consacté comme expression adéquate
du dogme depuis le concile de Trente’.

La foi s’est développée historiquement en produisant des fruits qui lui sont propres. Si elle
a eu et a toujours besoin de recourir a ce terme, elle a plus encore besoin d’en saisir autant qu’il est
possible la signification, soit de le comprendre en quelque manicre, méme si elle se sent impuissante
a en épuiser la compréhension, et a rendre complétement visible ce qui en cette vie reste au-dela
de toute visibilité.

On a voulu puiser, pour servir a cette compréhension, dans les textes du Docteur a qui fut

confiée en son temps la composition de 'Office du Saint-Sacrement, celui du dimanche appelé

31P 3, 15.

4 Fides quaerens intellectum, « la foi en quéte d’intelligence », selon I'expression d’Anselme de Cantorbéry dans le
Prologue de son Proslogion.

5 Voir : Michel NODE-LANGLOIS, La Trinité, éd. Saint-Léger, septembre 2025.

¢ Le ch. 4 du Décret sur I’Eucharistie du Concile de Trente (1545-1555) est cité intégralement dans le Cazé-
chisme de I'Fglise Catholigne (1992), n° 1376 : « Parce que le Christ, notre Rédempteur, a dit que ce qu’ll offrait sous
Pespéce du pain était vraiment son Corps, on a toujours eu dans I’Eglise cette conviction, que déclare le saint Concile
de nouveau : par la consécration du pain et du vin s’opére le changement de toute la substance du pain en la substance
du Corps du Christ notre Seigneur, et de toute la substance du vin en la substance de son Sang ; ce changement, I’Eglise
catholique Ia justement et exactement appelé franssubstantiation ».

6



autrefois « Féte-Dieu ». Auteur de la célebre hymne toujours chantée Pange /ingna, Thomas d’Aquin
est réputé, parmi les Docteurs de ’Eglise, autant pour son exploration théologique du mystére de
I’Eucharistie que de celui de la Trinité.

Ici comme 1a, le « Docteur angélique » a trouvé dans la philosophie, et plus particulierement
dans celle d’Aristote, des éléments conceptuels qui, depuis les premiers siécles de PEglise, parais-
saient donner le moyen d’une formulation intelligible des objets spécifiques de la foi chrétienne.
On trouvera en appendice une traduction des « questions » de la Somme de théologie que Thomas a
consacrées’, parmi celles qui traitent de 'Eucharistie, au mystere du pain devenant vrai Corps du Christ.

En commencant par réfléchir a ce que ces textes comportent de plus saillant, on voudrait
montrer dans un deuxieme temps que, loin de clore et de figer la formulation du mystere, Thomas
ouvrait la voie d’un approfondissement de la conceptualisation dont la philosophie grecque, et son
exploitation par les Péres de I’Eglise, offraient les moyens. La notion exigeante, a la fois rigoureuse
et opaque, de franssubstantiation conduit logiquement a réfléchir sur ce qu’il faut entendre par le
terme de substance, donc par celui de subsistence, qui désigne la maniére proprement substantielle
d’exister.

11 faut de la métaphysique pour expliciter le mystere en cédant aux requétes de l'intelligence.
Mais il faut pour cela une métaphysique « a genoux », qui sache qu’elle ne dira jamais rien de plus
que P'acte de foi de I'ap6tre Thomas, devant son maitre ressuscité, acte que tout communiant est
appelé a reproduire pour lui-méme : « Mon Seigneur et mon Dieu ! » Le croyant voit ce qui a tout
air d’¢tre un bout de pain, sur lequel il vient d’étre dit : « Ceci est mon corps ». Quoi qu’il en soit
de son degré de compréhension intellectuelle, il dit intérieurement, par pure confiance en la véracité
des paroles de Jésus® : « C’est Lui, c’est vraiment Lui que je vois, puisqn’l/ I'a dit». Car son corps, cest
Lui: c’est Lui qui se rend miraculeusement et corporellement présent.

Le réalisme métaphysique vient conforter le réalisme ordinaire et humble de la foi, laquelle
croit a la fois ce qu’elle voit (les aspects sensibles) et ce qu’elle ne voit pas (le Verbe encore et
toujours incarné). Or le premier réalisme est en vérité a 'école du second, sachant qu’il n’a rien

d’autre 2 faire savoir que ce que sait, en le croyant, n’importe quelle « petite vieille (vetnla)’ » venue

7 Somme de théologie, 33 partie, q. 75 a 77. On a pris le parti de réduire le texte des articles a I’ « autorité » (c’est-
a-dire la source) citée par Thomas, et la réponse a la question que cette autorité motive, en s’opposant aux autres sources
citées en sens contraire. Une traduction complete, comportant les objections initiales et les réponses a chacune, peut
étre trouvée a l'adresse : https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-
aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html.

8 « Lors de 'accomplissement du sacrement, le prétre ne se sert plus de ses propres paroles, mais des propos
du Christ. C’est donc le propos du Christ qui accomplit le sacrement » (AMBROISE DE MILAN, Le #rés-haut saint mystére,
L. 1V, ch. 6, ML. 217, 859 — cité par Thomas d’Aquin, /. ¢it., q. 78, a. 1).

9 THOMAS D’AQUIN, Commentaire du Symbole des Apétres, Prologue.

-



a la table du Seigneur pour Le voir, I’adorer et LLe consommer, afin de I.’aimer en « gardant son
commandement'’ ».

L’explicitation métaphysique du mystere peut faire fond sur les concepts qui sont les fruits de
I'intelligence, lorsque celle-ci ne craint pas de pousser sa spéculation aussi loin qu’il lui est possible.
Cette explicitation montre qu’il n’y a rien dans l'acte de foi qui contrevienne aux exigences de
Iintelligence raisonnante, et il importe que ces exigences soient satisfaites indépendamment de
’acte de foi, autrement dit en se tenant sur le plan du savoir spéculatif. Cela releve de la philosophie.
Il appartient 2 la théologie, en tant que distincte « génériquement (secundum genus)' » de la philoso-
phie, de mettre les acquis de la philosophie au service de I'acte de foi, en acquiesgant a toute la
vérité dont ces acquis sont porteurs, pour autant qu’ils soient fruits d’un authentique amour de la
sagesse, c’est-a-dire de la vérité accomplie. Mais jamais la spéculation — quelques fruits qu’elle porte,
que ce soit dans sa mise en ceuvre philosophique ou dans son exploitation théologique — ne rem-
placera 'acte de foi lui-méme : elle ne peut se considérer comme un substitut suffisant de ce dernier.
C’est cet acte qui assume en lui-méme, et porte a I'incandescence, tout ce dont une spéculation
poursuivie dans 'humilité peut le nourrit. Le « C'est fa face, Seignenr que je cherche' » du psalmiste
s’accomplit, quoiqu’encore obscurément et de fagon voilée, dans la parole d’adoration du commu-

niant : « C'est Toz, Seigneur, que je vois ».

Une derni¢re remarque. Si bien secourue qu’elle soit par Iintelligence et ses concepts, la
Loy . < . 13 5 < . N , 5
méditation du « Grand mystere — Magnunm mysterinnz” » s’avere vite etre une épreuve autant qu’une
aventure : toute avancée y est chaque fois une relance, induisant la certitude que 'on n’en aura
jamais fini avec elle, ce qui est somme toute assez conforme a son objet...
Qu’on veuille donc pardonner a sa mise par écrit de n’avoir pu s’assurer une /Znéarité qui eut
évité toute redondance, et qu'on fasse de celle-ci le moyen d’une rumination, qui fait toute I'essence de

la « Lectio divina» ...

10]n 14, 15-21-23.

' THOMAS D’AQUIN, Somme de théologie, 197 partie, q. 1, a. 1, ad 2. La théologie comme « science sactée (doctrina
sacra) » differe génériquement de la « partie de la théologie qui fait partie de la philosophie » (foc. ¢it.) en ce que la premicre
théologie a pour principes les articles de foi, traduction en langage humain de la science divine, tandis que la seconde n’a
d’autres principes que les évidences intellectuelles — tel le principe dit « de contradiction » — qui sont a la base de toute
connaissance rationnelle.

12Ps 27/26, v. 8.

B«o magnum nysterinm, et admirabile sacramentum, nt animalia viderent Dominum natum, jacentem in praesepio ! Beata
Virgo, cujus viscera mernerunt portare Dominum Christum. Alleliia — O grand mystére, et admirable sacrement, que des
animaux voient leur Seigneur nouveau-né, couché dans une mangeoire | Heureuse Vierge, dont le sein a mérité de
porter Le Christ Seigneur. Alléluia | » (Matines grégoriennes de Noél). — L’expression initiale de I’hymne s’applique
aisément au Saint-Sacrement, car Iane et le beeuf de la creche ne voyaient pas plus la Divinité, dans son Incarnation,
que le communiant qui s’approche de la Sainte Table.



Approche du Mystere



10



Vers PPautel

Qui s’avance pour recevoir le Tres-Saint-Sacrement n’a rien de mieux a se dire sinon qu’il
se rend a un rendez-vous d’amour.

Non pas de ces rendez-vous mondains cultivés par I'art des lettres ou des images. Plutot de
ceux que se réservent des conjoints fideles, afin de consolider leur relation intime, celle qui leur
donne de n’étre « qu’une seule chair' ».

A en croire les auteurs sacrés, I'union de ceux qui se donnent ainsi I’un a l'autre suscite une
réalité nouvelle, charnellement accomplie mais indécelable physiquement, sinon a travers une com-
plicité devenue sensible, que ne laissent pas d’apercevoir ceux qui les approchent. Chacun était et
demeure la « chair » qu’il est, soit la réalité concrete de sa personne « en chair et en os ». L’Ecriture
lui révele néanmoins que, par la libre décision qui l'unit a Pautre, et le contact intime qui lui en offre
Iexpression la plus intense, il devient le ministre n’une nouvelle « incarnation », par laquelle les
deux chairs en viennent a n’en faire plus qu’une : celle-ci n’a pas d’autre face visible que la leur,
mais elle a une face secréte qu’ils sont seuls a connaitre, et peut-étre en partie seulement.

Deux en un — ou plutét « Trois-en-un », comme il est dit d’une huile célebre qui a la pro-
priété de dégripper les contacts, tout autant que de la Sainte Trinité : 'union conjugale — quand elle
est réelle et non pas « nulle » — induit la coexistence unifiante de ces trois réalités que sont les deux
conjoints et leur unité amoureuse : ceux-la ne sont rendus tels que par celle-ci, et celle-ci n’existe
que par leur libre décision, ainsi que toutes les formes d’intimité spirituelle autant que charnelle,
charnelle autant que spirituelle, qui 'expriment et la fortifient. Ainsi se « fait 'amour », entre des

personnes créées « a 'image de Dieu® ».

Lorsque saint Jean instruit ceux a qui il écrit, il dit leur transmettre, parlant de lui et des
autres premiers intimes de Jésus, « ce que nos mains ont Zouché du Verbe de vie'® ».

11 pouvait bien penser entre autres a 'apotre Thomas, dont il rapporte I'épisode de breve
incrédulité qui a rendu celui-ci célebre, et I'injonction qui I'en a sauvé de « mettre la main dans [le]

c6té'” » du Crucifié.

14Gn 2, 24, cité en Mc 10, 8 et 1 Co 6, 16.

15Gn 1, 27, ou la sexualité de ’homme et de la femme est mentionnée immédiatement apres leur création « a
I'image et comme une ressemblance » de leur Créateur.

161Jn 1, 1.

17 20, 27.

11



C’est aussi un contact avec le vétement que Jésus portait qui a guéri ’hémorroisse de son
mal'®. Et le Christ a loué la femme qui lui témoignait son amour, en 'oignant d’un parfum de grand
prix'’, voire celle, mal vue, qui en larmes lui baisait les pieds, et les essuyait de ses cheveux™.

Quant a Marie-Madeleine, il lui demanda seulement, au matin de sa résurrection, d’attendre
pour le « toucher® » que celle-ci soit pleinement accomplie par sa « montée* » vers le Pére : c’est 2
celui-ci qu’il se réservait en premier, invitant Marie a respecter cette réserve, laquelle ne serait plus
de mise lorsqu’il reviendrait charnellement vers les siens, que ce soit pour faire entrer Thomas dans

la grace de la foi, ou pour partager de la nourriture avec ses disciples®.

On voit a 'ceuvre dans tous ces cas ce qu’on peut bien appeler un fucher salvifigne, dont la
forme supréme et définitive est assurément ’Eucharistie, et plus précisément ce qui en constitue le
cceur, qui donne tout son sens au « sactifice d’action de grices™ » appelé par les Psaumes : 1a mise
en présence intime de chaque croyant avec le Ressuscité. Celle-ci se réalise non seulement par la
réception spirituelle de la Parole divine publiquement transmise (la « Liturgie de la Parole »), mais
aussi par la réception, physique autant que spirituelle, de ce « pain » que Jésus a offert en partage a
ses Apotres en disant : « Ceci est mon corps™ ».

« C’est de 'écoute que vient la foi®® », enseigne Paul. FEconter, Cest faire sien ce qu’on entend.
Ecouter la Sainte Ecriture, c’est faire sien — ou plutot : laisser devenir sien — le Verbe divin. Celui-
ci se rend réellement présent au moyen des mots humains qui, depuis le temps de sa venue sur
terre, ont transmis fidelement enseignement de ce qu’il était dans sa réalité de Fils éternel, et de
ce pour quoi il avait « pris chair de la Vierge Marie*’ ».

La foi qui nait de I’écoute est une réalité tout intérieure, parfois imperceptible a celui méme
qui la regoit, la confesse, au besoin sans ressentir d’élan affectif particulier, mais dans 'offrande de
soi-méme 2 ce Créateur qui est aussi son Rédempteur™.

Or Jésus n’a pas seulement appelé a la conversion et a la « circoncision du cceur » qu’an-

noncaient et appelaient la Loi et les Prophétes™. 1l leur a donné la forme du « mémotial® » de sa

18 Cf. Mt 9, 20-22.

19 Cf. Mt 26, 6-13 ; Mc 14, 3-9 ; Jn 12, 1-8.

20 Cf. Lc 7, 37-48. Jean identifie cette femme a Marie, sceur de Lazare, en Jn 11, 2.

21Jn 20, 17. Grec &ntov (*hapton), impératif du verbe antopor (*haptomai), construit avec le génitif.

22 Ibid.

2 Cf. Jn 21, 12, et Lc 24, 30.

24 Ps 50/49, 14 ; 107/106, 22 ; 116/114-115, 17. « Action de grices » est la traduction littérale du grec
evyaolotio (Xeukbaristia).

25 Mt 26, 26 ; Mc 14,22 ;T.c 22,19 ;1 Co 11, 24.

26 Rm 10, 17.

27 Credo de Nicée-Constantinople.

28 Cf. Is 54, 5.

2 Cf.Dt30,6;]Jr4,4;Rm 2, 29.

0 Cf. Le 22,19 ;1 Co 11, 24. La Cene, réitérée a chaque messe, fut le moment inaugural de la Passion.

12



Passion : le sacrifice eucharistique annonce celle-ci en la rappelant’, donnant ainsi 2 quiconque se
fait disciple de Jésus de s’unir a son acte rédempteur, quand méme il ne lui serait pas demandé de

subir un semblable martyre.

Le Christ s’offrait se donnait donc a manger, aprés avoir martelé devant les foules, au grand
scandale de certains, que « [son] corps [était] vraiment une nourriture™ », et que « quiconque ne
mangerait pas la chair du Fils de 'homme [n’aurait] pas la vie en [lui]® ». Cette manducation est le
fruit et acte final du sacrifice eucharistique.

Sans doute peut-on se dire que la petite parcelle recue du pain offert sur I'autel n’est pas de
nature a nourrir 'organisme de celui qui l'ingere, soit a satisfaire les besoins que sa constitution
physique lui impose : on comprend que la nutrition dont il est question ici est d’essence tout aussi
spirituelle que la réception du Verbe divin dans I'audition de ses paroles. Il n’en reste pas moins
que Jésus a poussé audace jusqu’a exiger qu’on le mange.

Il'y a lieu d’étre attentif ici a ce en quoi consiste une manducation, sous ses aspects les plus
concrets. De méme que l'audition est présupposée a I'intelligence d’une parole, et a 'adhésion a ce
qu’elle dit, de méme la nutrition physique de I'animal humain a-t-elle pour premier médiateur sa
mise en contact avec ce dont I'ingestion et la digestion doivent lui permettre de refaire sa substance
et ses forces.

On conviendra qu’ici la digestion n’est pas I'aspect majeur du processus recommandé par
Jésus. Comment en revanche ne pas s’émerveiller, ou admirer — en donnant a ce verbe toute la
force qu’il avait encore dans la langue du XVII¢ siecle, celle de Descartes et de Pascal, comme de
saint Francois de Sales — que Jésus ait 1égué a ses disciples un moyen unique et irremplagable d’en-
trer en contact avec la Divinité ?

Thomas, dit I’Evangﬂe, n’a méme pas touché son Maitre, comme celui-ci I'y appelait, avant
de s’éctier : « Mon Seigneur et mon Dieu™ ! » Quant au communiant, il peut bien, faisant mémoire
du sacrifice du Christ, s’adresser silencieusement a lui, en revenant a sa place, et murmurer inté-
rieurement : « Mon Dieu, je Te touche, c’est Toi que je touche... », car c’est bien ce que I'oblige a
se dire une foi qui ne triche pas avec les paroles du Sauveur.

Jésus a inventé les conditions qu’aucun sacrifice antérieur, et sans doute méme aucun culte,
n’aura proposé a ses fideles. Lesdits sacrifices, actes religieux par excellence, honoraient la Divinité

en lui consacrant des fruits dont les humains lui étaient redevables, et en signifiant par la-méme la

31 Priere de Vanammnese, aussitot apres la consécration des Saintes Especes.
32]Jn 6, 55.

3 Jn 6, 53.

3 Ce verbe a la méme racine que le terme wiracle.

3 Jn 20, 28.

13



conscience qu’ils avaient de leur dépendance et de leur subordination. Jésus quant a lui, loin de
laisser la Divinité dans sa transcendance inaccessible, offre a la foi du croyant la certitude que son
dessein secret est de se rendre littéralement zangible, soit d’abolir physiquement la distance entre le
Créateur et sa créature.

Quelle plus grande intimité avec son Dieu la personne créée pourrait-elle désirer ? Com-
ment ne sentirait-elle pas a quel point la dignité de sa condition charnelle est ainsi célébrée par celui
a qui elle la doit ? Qui donc a mieux célébré et exalté la chair, non pas sous la forme de ce « dére-
glement de tous les sens™ » en lequel tel poéte fameux mettait son espérance, mais par I’humble
certitude que Dieu lui-méme vient foucher, en se laissant toucher, celui ou celle qui, tel saint Pierre,
serait plutot porté a dire spontanément : « Eloigne-toi de moi, Seigneur, car je suis un homme

pécheur” | » IEucharistie porte plutot a dire : « Fais-toi proche, Seigneur ! »

Toucher ’Absolu

Recréer lintimité du Créateur et de la créature qui est « a son image », c’était sans doute
bien cela que le Christ Jésus avait recu mission de restaurer, sans reculer au bout du compte devant
le sacrifice qui le substituerait a toutes les victimes antérieures. De celles-1a il était déja dit qu’elles
ne sauraient attirer le regard de la bienveillance divine autant qu'un cceur humain qui se livre tout
entier a la munificence du Créateur : « Le monde est 2 moi, et tout ce qu'il renferme. Est-ce que je
mange la chair des taureaux ? Est-ce que je bois le sang des boucs ? Offre a Dieu un sacrifice
d’actions de graces™ | » — « Tout cela, c’est ma main qui I’a fait, et tout cela est 2 moi — oracle du
Seigneur. Celui que je regarde, c’est le pauvre, celui qui a esprit abattu et tremble 2 ma parole™ ».

Intimité de celui dont chacun peut dire, a I'instar de saint Augustin, qu’il lui est plus intime
que lui-méme™®. Le Verbe a voulu commencer sa carriére tetrestre en se développant dans les en-
trailles d’'une mere humaine. Se donner a manger et a boire sous I'aspect d’'un pain et d’un vin,
c’était comme nous élever, en se fondant en nos propres entrailles, a la dignité de celle qu’il avait
choisie pour le mettre au monde — le donner au monde.

Qui pourrait mieux que le Verbe éternel, le « Dieu-Fils-Unique-qui-est-au-sein-du-Pére*' »,

savoir ce qu'est Uzntimité ?

36 Arthur RIMBAUD, Lettre dite « dn voyant », 15 mai 1871.

37 Lc 5, 8.

38 Ps 50/49, 12-14.

¥ Ts 66, 2.

40 « Interior intimo meo » (AUGUSTIN D’HIPPONE, Confessions, 111, 6, 11).
“In1,18.

14



I’Eucharistie nous en dit long a ce sujet, mais d’'une maniére qui doit bien d’abord nous
sembler paradoxale. Car nous n’ignorons pas la dimension spirituelle de I'intimité. Nous savons
quel est le privilege de ces biens que les philosophes dénomment communicables, pour les distinguer
de ceux qu’ils dénomment partageables. Les premiers, opposés en cela aux seconds, sont ceux dont
la détention par 'un n’évince personne d’autre : c’est évidemment ce qui se produit lorsque, moyen-
nant nos paroles, nous nous communiquons nos idées, de telle sorte que la possession de celles-ci,
quand nous nous comprenons, nous devient réellement commune. Nous ne pouvons en revanche
occuper un méme espace, alors méme que nous pouvons partager un lieu de vie, c’est-a-dire en
occuper chacun momentanément des parties distinctes. Nous pouvons étre plusieurs a nous nourrir
aux mémes idées, mais non pas absorber et digérer a plusieurs les mémes denrées.

Nos zntimes sont ainsi ceux dont nous connaissons le plus de ce qu’ils savent d’eux-mémes,
et qui nous sont en permanence plus présents que n’importe qui d’autre, méme si la conscience de
cette présence ne va pas sans intermittence : nous ne pensons pas toujours a eux. Seuls des étres
dotés de la capacité spirituelle qu’est I'zntellect sont capables d’une telle intimité, soit d'une commu-
nion de pensée qui va au-dela d’une similitude de sentiments. Les sentiments ne résident qu’en I’étre
qui les éprouve, tandis que des pensées intelligibles ont le pouvoir d’znformer identiquement des
consciences diverses, d’étre simultanément présentes en chacune d’elles.

Le paradoxe eucharistique est que Jésus ne s’est pas contenté d’offrir pour notre salut une
union spirituelle avec Dieu — le Dieu qu’il venait achever de révéler, moyennant I'infusion dans les
ames de PEsprit méme de ce Dieu. C’est une telle infusion qui avait mspiré les Prophétes®, et elle
devait se déchainer a partir de la Pentec6te qui suivit la résurrection du Christ. Jésus avait annoncé
cette irruption de « 'Esprit qui donne la vie* », mais au moment méme ou il la promettait, il posait
'acte par lequel la réception de sa propre « chair » — la « chair du Fils de ’homme » — devenait
concrétement source de cette vie, et son moyen indispensable™.

Cette chair, il Pappelle « 7za chair », pour 'opposer a « /a chair » en général, qu’il déclare
« sans profit® » : « Le pain que je donnerai, c’est ma chair pour la vie du monde™ ». La chair dont il
s’agit ici est bien une noutriture offerte, et non pas un attrait qui détourne de Dieu®’. A cette nout-

riture est attribué le méme pouvoir vivifiant qui est attribué quelques lignes plus loin a Esprit.

4 Cf. Ez 3, 24.

$7Jn 6, 63.

#Cf. Jn 6, 53.

4 Jn 6, 51 et 63. Sous cette dénomination générale, la chair désigne la vie d’une créature tournée vers elle-
méme et détournée par ses affects passionnels de se rapporter a Dieu. C’est ce détournement que Blaise Pascal appelait
«divertissement » (Pensées B 139, L. 1306).

4 Jn 6, 51.

47 Tel est le sens du terme c¢hair quand il est pris au sens péjoratif de Iinclination au péché (et pas seulement
au « péché de la chair » 1...).

15



Heureux paradoxe eucharistique et christique : la vivification par 'Esprit est identifiée a la
vivification par la chair, la vivification spirituelle a la vivification charnelle |

On percoit ici tout le sens de l'institution de ’Eucharistie, un sens que le communiant peut
a la fois concevoir et ressentir. On envisage difficilement une intimité avec Dieu autre que spiri-
tuelle, car « Dieu est Esprit® ». Or Jésus, dont la connaissance de intimité divine précede et dé-
passe toute autre, a néanmoins choisi d’instaurer la condition d’une intimité physique, moyennant
un contact suivi d’une assimilation, qui sanctifient la personne créée au tréfond de son organisme.

Le communiant est en droit de se demander quelle plus grande intimité il pourrait avoir
avec son Créateur, quand la réception des « Saintes Especes » abolit toute distance physique entre
eux. Il peut assurément se dire — le dogme auquel il ajoute foi le lui apprend — qu’il ne connait pas
encore cette intimité accomplie que sera pour lui la vision béatifigue, connaissance intuitive de I'es-
sence divine elle-méme : vision « face 2 face », et non plus « spéculaire et énigmatique® ». « Bien-
aimés », écrit saint Jean, « nous sommes dés a présent enfants de Dieu, et ce que nous serons n’ap-
parait pas encore. Nous savons que, lorsque Lui sera apparu, nous lui serons semblables, parce que
nous le verrons tel qu’il est™ ». Or Jésus n’a-t-il pas lui-méme laissé entendre que ’Eucharistie aurait
encore sa place au Ciel, rassemblement des ressuscités dans la gloire de leur Créateur : « Je vous le
dis, je ne boirai plus désormais de ce fruit de la vigne jusqu’a ce jour ou j’en boirai un nouveau,
avec vous, dans le royaume de mon Pére” ». Luc confirme : « Vous mangerez et boirez 2 ma table

dans mon Royaume™ ».

Ceux qui les premiers purent saisir tout le sens et la portée de 'Eucharistie furent peut-étre
ces deux pelerins rejoints par Jésus sur la route d’Emmatis, le soir de sa résurrection. Et peut-étre
est-ce a eux qu’il revint de faire comprendre ce sens et cette portée aux Apotres. Pour ces derniers,
les gestes et les paroles de la Cene devaient bien étre encore mystérieux : en fait de temps pour y
réfléchir, ils n’avaient eu que la nuit de I'arrestation et du proces de Jésus ; puis la journée de sa
marche au supplice et de sa sépulture ; et pour finit le silence sans doute abattu du Sabbat. Une
catastrophe...

Saint Luc rapporte qu’apres avoir ignoré un long moment son identité, les pelerins en ques-
tion ne reconnurent Jésus qu’a la « fraction du pain® ». Peut-étre ne 'avaient-ils jamais vu que de

loin, ou bien était-il méconnaissable apres sa traversée de la mort... Sans doute est-ce par une grace

4 Jn 4, 24.
1 Co 13, 12.
501 Jn 3, 2.

51 Mt 26, 29.
52 ¢ 22, 30.
53 Lc 24, 35.

16



intérieure spéciale que « leurs yeux s’ouvrirent™ ». Or ils s’ouvrirent sut... rien, ou du moins sur
personne, puisque celui qu’ils identifiaient enfin avait disparu. Une disparition de fait bien inatten-
due, énigmatique et surprenante, pour que ladite grace produise aussitot tout son effet, a savoir : la
foi, et le besoin immédiat d’aller conforter celle des fideles restés a Jérusalem, lesquels venaient de
recevoir 'annonce de la résurrection™.

De celle-ci, ceux-1a n’avaient rien de plus a dire que ce dont les saintes « femmes™ » et
« Simon™ » avaient été les témoins. Mais les premiers convives de Jésus ressuscité pouvaient faire
part de leur propre expérience de reconnaissance : expérience inouie, qui conjugue identification et
disparition. C’est Jésus que, sans le savoir, ils avaient prié de prolonger sa présence aupres d’eux,
heureux qu'ils étaient d’entrer dans une meilleure intelligence des Ecritures qui les avaient nourtis
depuis leur enfance. Ils Pavaient invité a diner. Et voici qu’il les quitte mystérieusement, leur laissant
a sa place du « pain », partagé apreés la « bénédiction™ » rituelle.

Jésus avait peut-étre une manicre toute a lui de bénir et de rompre le pain, mais c’est peu
probable de la part du Juif fidéle qu’il était. Peu probable également que ses convives de ce soir-la
aient eu auparavant, comme les Apotres, 'occasion de le voir présider un repas pascal. En tout état
de cause, ce n’est pas un geste qu’ils reconnurent : ce qu’ils reconnaissaient a 'occasion de celui-ci,
c’est une personne, laquelle devint invisible aussitot que reconnue.

IIs Pavaient prié de rester avec eux, mais ce qui leur reste a tout I'air de n’é¢tre que du pain.
Et si reconnaissance il y a, en méme temps que disparition, il ne peut s’agir que d’une conscience
que celui qui disparait a répondu a leur priere en leur demeurant présent dans le pain qu’il leur
laisse. Peut-étre Jésus a-t-il prononcé pour eux les mémes paroles qu’il avait réservées aux Apotres
lors de la Sainte Cene. Et peut-étre ont-ils compris, en entendant : « Ceci est mon corps », que cela
signifiait : « C’est moi — et C’est ainsi que je demenre avec vous — invisiblement ». Les convives de la
Sainte Cene n’avaient pas eu a connaitre, comme les pélerins d’Emmaiis, la disparition mystérieuse
d’un corps déja glorifié, mais seulement la mise a mort tragique et dégoutante d’un crucifié : pas de
quoi conforter une foi encore bien fragile chez la plupart — mis a part peut-étre la sainte Mere du
Christ, et Jean son bien-aimé.

Luc n’était pas a la Cene, et ne la connaissait que par oui-dire, moyennant des récits dont il
avait entrepris de vérifier soigneusement le bien-fondé”. Sa narration de ’épisode d’Emmaiis re-

court a des termes qui incitent a rapprocher les deux événements si proches dans le temps (du jeudi

54 1c 24, 31.

55 Cf. L 24, 33-35.
5 Cf. Lc 24, 1-8.

57 Lc 24, 34,

58 Lc 24,30.

9 Cf. Le 1, 1-4.

17



au dimanche) : « Et voici qu’allongé a table avec eux, ayant pris du pain, il prononga la bénédiction,
et 'ayant rompu, il le leur donna® ». Quand ils entendaient cela (car Luc était déja / en liturgie 2
Pépoque ot Paul écrivait 2 Timothée®), les lecteurs du I* siécle devaient bien suppléer 7 petto 1a
suite du récit de la Cene, auquel ces mots faisaient manifestement écho.

On en vient ainsi a penser que les pelerins d’Emmaiis ont peut-étre révélé aux Apotres que
I’Eucharistie était bien 'accomplissement de la promesse de Jésus : « Quant a moi, JE SUIS avec

vous tous les jours jusqu’a la fin du monde® ».

Présence réelle

A lire Luc, on ne peut qu’étre sensible a la joyeuse certitude que les convives du Sauveur
s’empressent d’aller communiquer a Jérusalem : peut-étre déja, si bref qu’ait été I'instant de leur
confrontation au Mystére™, une certitude que celui en qui ils avaient mis leur espérance® ne les
abandonnait pas, mais leur restait présent dans le pain qu’il leur donnait a manger. Ce que le rapport
des saintes femmes n’avait pas suffi a persuader® devenait soudain une sorte d’évidence intérieure,
moyennant I'offrande du plus humble des aliments.

L’Invisible restait fangible, et s’offrait tel un aliment.

Tout communiant est des lors, ou peut étre, Phéritier de cette joyeuse assurance que les
convives d’Emmaiis furent apparemment les premiers a exprimer. Car les Apotres, passés sans
transition de la Cene a Gethsémani, n’en avaient guere eu le temps : ils n’avaient quitté la table du
repas pascal qu'avec la conscience d’une obligation de « faire mémoire® » de ce qu’ils ne compre-
naient sans doute pas.

A chaque messe, le communiant réentend cette injonction, a laquelle répond la priere de
I’Anamnese. Mais lorsque — apres s’étre nourri, intellectuellement et cordialement, de la Parole dans
laquelle 'Esprit se communique, et apres avoir entendu le célébrant reprendre « iz persona Christi »

les mots de Jésus au cours de son dernier repas — le fidele s’avance pour recevoir le Saint-Sacrement,

0 Lc 24, 30, qui répéte presque mot pour mot Lc 22, 19, qui décalque Mt 26, 26 et Mc 14, 22.

01 Cf. 1 Tm 5, 18, et le commentaire de ce passage dans : Jean CACHIA, L’Ei/angz'/e lu par un helléniste, éd. Saint-
Léger 2023, p. 182-187.

62 Mt 28, 20.

0 Jls n’avaient certes pas eu le temps de développer une théologie de 'Eucharistie, mais bien celui de poser
I'acte de foi auquel celle-ci ne peut que se ramener, 'acquiescement a la parole explicite en Mt 26, 26, Mc 14, 22, et L.c
22,19, et trés probablement implicite en Lc 24, 30 : « Voici, c’est moi ! ».

64 Cf. Lc 24, 21.

05 Cf. Lc 24, 22.

0 T¢ 22, 19.

18



il a ou peut avoir conscience de ne pas s’approcher d’un simple mémorial, mais de la réa/ité de celui
qui en a légué la formulation et les ingrédients.

Ce qui est donné au communiant, c’est de pouvoir jubiler — et puisse la grace lui en étre
donnée chaque fois, aussi vivement que possible | —a I'idée que le prétre, héritier du pouvoir sacra-
mentel donné une premicere fois aux Apotres, vient de rendre le Fils de ’'homme présent autant et
de la méme manicre que celui-ci le voulut a la Cene, afin de se laisser foucher, et assimiler comme une
« vraie noutriture” », jusqu’a la fin des temps et peut-étre méme au-dela.

La foi est nue ici, mais appuyée sur les paroles autant que sur les faits et gestes du Ressuscité.
Car le communiant recoit, sur sa main® ou sur sa langue, ce qui a tout l'air de n’étre qu’une petite
rondelle de pain azyme, et c’est au contact de celle-ci qu’il est porté a clamer intérieurement, comme
Pap6tre Thomas : « Mon Seigneur et mon Dieu® ! » Exultation recueillie et sans exubérance, qui
peut dans le meilleur des cas, si une mauvaise musique ne vient pas la troubler, cimenter spirituel-
lement la procession des communiants, comme autrefois leur agenouillement collectif a la table. 11
n’y a plus alors, pour tous comme pour chacun, que le contact direct avec Celui qui les réunit : un
contact capable 2 lui seul d’opérer la « rémission des péchés™ » promise par le cantique de Zacha-
tie”', 2 la seule condition que le péché ne soit pas invétéré et consenti au point de faire totalement
obstacle a la grace, et de transformer le rendez-vous d’amour en sacrilége™.

Telle devait étre, méme sous une forme moins prolixe, la joie transmise ’Emmais a Jéru-
salem. Ce qui se développa par la suite dans la vie ecclésiale sous les noms de #héologie et de dogme,
ne pouvait pas avoir d’autre objet ni d’autre but que de formuler, confirmer, conforter cette foi
amoureuse, une foi porteuse d’espérance joyeuse dans le mystere inoui du don intime que Dieu
offrait de lui-méme a tout un chacun, sous la forme la plus humble et la plus ordinaire, quand méme
celui ou celle qui le recoit ne serait pas bénéficiaire de graces mystiques particulieres.

Ladite théologie recevait sans se I'étre donnée la mission d’aider tout fidele chrétien a croire

que, dans I'Eucharistie, il est vraiment nourri du Christ, et non pas d’un simple symbole qui lui

7 Jn 6, 55.

% « Quand tu t'approches, ne t'avance pas les paumes des mains étendues, ni les doigts disjoints ; mais fais de
ta main gauche un tréne pour ta main droite, puisque celle-ci doit recevoir le Roi, et dans le creux de ta main, recois le
corps du Christ, en disant “Amen”. Avec soin alors, sanctifie tes yeux par le contact du saint corps, puis prends-le et veille a
n'en rien perdre. Car ce que tu perdrais, c’est comme si tu perdais un de tes propres membres. Dis-moi, si l'on t'avait
donné des paillettes d'or, ne les retiendrais-tu pas avec le plus grand soin ? Alors, ne veilleras-tu pas sur cet objet qui
est plus précieux que l'or et que les pierres précieuses ? » (S. CYRILLE DE JERUSALEM, Catéchéses mystagogiques, NV, 21).
C’est moi qui souligne.

% Jn 20, 28.

0 Lc 1, 77.Voir sur ce point THOMAS D’ AQUIN, Somme de théologie, 3™ Pattie, q. 78, a. 3-4.

" Le « Benedictus ».

72 « Chaque fois que vous mangez le pain et buvez a la coupe, c’est la mort du Seigneur que vous annoncez,
jusqu’a ce qu’il vienne. C’est pourquoi quiconque mange le pain ou boit a la coupe indignement devra répondre du
corps et du sang du Seigneur. Que I'on s’examine donc, et que ce soit ainsi qu’on mange le pain et boive a la coupe :
car celui qui mange et boit mange et boit sa propre condamnation s’il n’identifie pas le corps » (1 Co 11, 26-29).

19



rappelle des événements passés, douloureux puis glorieux. Le Fils, Verbe incarné, s’est bien offert
en sacrifice une fois pour toutes, afin de sceller la pleine réconciliation de ’humanité avec son Pere,
mais il a légué a ses disciples le moyen de prendre part sacramentellement — mystiquement, mysté-
rieusement, autant dire : secrétement — a son sacrifice réconciliateur, et par 1a rédemptenr. Cest ’'Eu-
charistie qui achéve de baptiser”, c’est-a-dire de plonger le croyant dans la mort et la résurrection du
Christ, ne lui serait-il pas demandé d’autre martyre. Le baptéme n’a lieu qu’une seule fois, mais
chaque eucharistie actualise, renouvelle, approfondit le don de la grice baptismale™, aussi souvent

que possible”.

73 « Ignotrez-vous que nous tous qui avons été baptisés en Jésus-Christ, c'est en sa mort que nous avons été
baptisés ? » (Rm 6, 3).

" « Vous tous, qui avez été baptisés en Christ, vous avez revétu Christ » (Ga 3, 27). Le baptéme est une véture,
I'BEucharistie une nourriture, qui, comme toute alimentation, doit étre assimilée et donc renouvelée.

75 Voir THOMAS D’AQUIN, Somme de théologie, 33 Partie, q. 80, a. 10. Thomas cite un propos, attribué a s.
Augustin, qui rapproche manifestement les paroles de I’Eucharistie de celles du No#re Pére : « C’est 1a le pain de tout
jour (guotidianus) ; recois tous les jours (guotidie) ce qui doit te profiter toujours (guotidie) ». Le décret Sacra Tridentina
synodus de Pie X (16 juillet 1905) consacrait une recommandation manifestement ancienne, soutenue en son temps par
Francois de Sales dans son Introduction a la vie dévote (2¢™¢ partie, ch. 20-21).

20



Le concept au soutien de la foi

21



22



Du pain au corps : changement d’identité

Au feu de I’Esprit de Pentecote™, les Evangélistes, et ceux qui ont recu directement ou
indirectement leur enseignement, ont compris que Jésus a la Cene avait dit a ses intimes : « Ce n’est
pas, ou plus seulement, du pain que je vous partage, mais 7zon corps ». Paul le confirme en écrivant
une premicre fois a ses ouailles de Corinthe” : il ne saurait y avoir sactilége 2 consommer du pain
d’une quelconque maniére, mais il peut y en avoir un a ne « pas » consommer « comme il faut’™ »
ce pain trés spécial qui est devenu le « corps du Seigneur” ».

On voit que I'idée de transidentité n’est pas née au XXI¢siecle sous la pression du « wokisme »,
mais bien d’une exigence intime de la foi qu’avaient suscitée les paroles de Jésus déclarant qu’il se
livrait réellement, e personne, dans la célébration eucharistique, et demandant a ses Apotres d’actua-
liser activement cette présence personnelle, en reprenant les gestes et les mots qui I'avaient effec-
tuée une premicre fois.

Imaginons, en manicre d’apologue, et toute révérence gardée envers le texte sacré, que Jésus
a la Céne ait questionné ses Apétres en leur tendant le pain, et demandé : « Qu'est-ceci ? » A leur
réponse plus que probable, il aurait opposé : « Non, ce n’est pas du pain que je vous donne : c’est
mon corps ». St en effet il n’y avait eu la que du pain, la derni¢re affirmation n’aurait eu aucun sens.
Mais si elle avait signifié seulement : « Faites comme s’il s’agissait de mon corps », Jésus aurait ravalé
son discours sur « le pain de vie* » au statut d’une fiction, quand il présentait au contraire celui-ci
comme le seul aliment capable de procurer « la vie éternelle® ». Quel sens aurait pu avoir sa passion
§’il était possible d’admettre que des fables suffisent a sauver de la mort pour Péternité™ ?

On sait que le terme de corps a servi par la suite a désigner ’Eglise comme le « corps mys-
tique » du Christ, c’est-a-dire 'ensemble organique de tous ceux qui communient dans une méme
foi au mystere du Verbe incarné. Paul notamment a trés tot, au cours de son évangélisation des
premicres communautés chrétiennes issues du paganisme, présenté I'unité du corps organique

comme une allégorie de 'unité de 'Eglise, dans laquelle chaque membre ou catégorie de membres

7611 le fallait bien car, a en croire saint Pietre, « ce n’est pas d’une volonté humaine qu’est jamais venue aucune
prophétie, mais c’est conduits par ’Esprit Saint que des humains ont parlé de la part de Dieu » (2 P 1, 21). La prophétie
n’a pas trait au seul avenir, mais a toute révélation d’un mystere, c’est -a-dire d’un secret divin.

"7 Probablement au printemps de ’année 56.

8 Grec avaing (Yanaxids) en 1 Co 11, 27.

1 Co 11, 27.

8 Jn 6, 51.

81 Jn 6, 54.

82 C’est a Nietzsche et a certaines « philosophies de la valeur» des derniers siecles qu’il est revenu de persuader
que, une fois mise hors-jeu la foi au Dieu révélé par Jésus (« mort de Dieu »), les humains n’auraient plus a se donner
que des objets factices et illusoires de vénération — ces derniers eussent-ils toute la beauté des ceuvres de I'art, tant que
celui-ci vise encore celle-la — pour sauver ce qu’il leur reste d’attachement a I’existence, dans la perspective assumée
d’une destination au néant. Ladite foi ne consiste en rien d’autre qu’a penser et affirmer que Jésus, instituant I’Eucha-
ristie, a offert a ses freres en humanité tout autre chose qu’une « illusion utile ».

23



a une fonction propre, sous la motion de Esprit Saint. Il importe aux chrétiens de reconnaitre
,: . . 83 .

qu’ils forment, en ce sens mystique, le « corps du Christ™ », tout autant que de reconnaitre que le
corps de chacun est un « temple du Saint-Esprit* ».

Il n’empéche que, lors de la Sainte Cene, Jésus n’a pas dit aux onze Apotres restés présents :

. , . . . . .
« Vous étes mon corps — c’est vous qui étes mon corps ». Il a dit, en désignant le pain qu’il venait de
saisir : « Ceci est mon corps — voici mon corps » — un corps dont la manducation devait unifier et
vivifier la communauté de ceux qui donneraient leur foi au Verbe venu « habiter parmi nous® ».
Lorsque le saint pape Paul VI désignait a son tour I’Eglise, en écho a I’Apotre des Nations, comme
«le corps mystérieux du Christ™ », il donnait clairement 2 comprendre qu’elle a sa source dans le
mystere du Christ lui-méme. Clest ce mystere qui demeurait sacramentellement présent lors de la
célébration réguliére du « repas du Seigneur® », lequel, dés le début de I'histoire de 'Eglise, faisait
entendre aux fidéles réunis les paroles du rite eucharistique inauguré a la Céne®.

I1 est vrai aussi que Jésus a dit a ses disciples : « Si quelque part deux ou trois sont réunis en
mon nom, j’y suis au milieu d’eux® ». C’était bien 12 affirmer la réalité de sa présence partout ot

. . - . . s .

plusieurs se rassembleraient pour parler de lui, 'invoquer, et prier son Pere comme il 'avait ensei-
gné. Iinvention du sacrement de 'Eucharistie, et 'injonction de le célébrer « en mémoire de [lui]™ »
n’auraient eu des lors que peu de sens si elles n’avaient visé qu'une commémoration symbolique :
a la présence a tout jamais invisible du Christ au milieu des siens rassemblés venait s’ajouter la

possibilité d’un contact Zactile, intime et personnel, non plus des uns avec les autres, mais avec L.

« Ce qui n’éfait que du pain esz désormais on corps » — « pour de vrai », diraient les enfants,
, . . . - .91 [ ) .. .. . , .
dont Jésus aimait la proximité”. Autrement dit : « C'es? 70i ; en ceci je suis présent ». La présence

ainsi instaurée est irréductible a la présence collective de ceux a qui Jésus se donne a manger.

81 Co 12, 27.

81 Co 0, 19.

8Jn 1, 14.

86 Le pape Benoit XVI donnait de cette expression, qu’il cita dans une homélie, le commentaire suivant : « 11
[Paul V1] a ainsi repris ce qu'a développé saint Paul, qui a défini PEglise comme Pincarnation permanente, son orga-
nisme vivant. Paul ne la concevait justement pas comme une institution, comme une organisation, mais comme un
organisme vivant dans lequel tous agissent ensemble et interagissent, dans la mesure ou ils sont unis par le Christ. C’est
une image, mais une image qui va en profondeur et qui est tres réaliste, notamment parce que dans ’Eucharistie, nous
croyons recevoir réellement le Christ, le Ressuscité. Et si chacun recoit le méme Christ, nous sommes tous bel et bien
rassemblés dans ce nouveau cotps ressuscité, dans le grand espace d’une nouvelle humanité. » (BENOIT XVI, Lumiére
dn monde, trad. fr. Bayard 2011, p. 186). Ainsi I’Eglise ne fait-elle 'Eucharistie, moyennant le ministere du prétre, que
dans la mesure ou ’Eucharistie, depuis la Ceéne, fait I’Eglise, la fait étre, dans son mystere propre.

871 Co 11, 20.

8 Voir 1 Co 11, 17-34.

89 Mt 18, 20.

M Lc22,19;1 Co 11, 24-25.

91 Ct. Mt 19, 13-15. Avant d’instituer le contact avec son corps eucharistique, Jésus en a fait bénéficier des tout-
petits en posant sur eux ses mains.

24



Prétendre réduire celle-1a a celle-ci reviendrait pour I'assemblée des fidéles a se célébrer elle-méme,
et a se priver de I'intimité que son Seigneur lui a pourtant offerte, en se rendant — charnellement
autant que spirituellement — réellement consommable.

11 faut bien parler ici d’'une « transidentité », d’un changement d’identité, mais en un sens
tout autre que celui, par exemple, d’un changement d’état civil signifié par Pattribution d’un nou-
veau patronyme, lequel ne change rien a la réalité de la personne dénommeée. C’est cette transiden-
tité réelle, et non pas symbolique, ou plus précisément la cause qui la produit, qui a regu, depuis au
moins le XI¢ siécle”™, le nom qui fait peur a plus d’un de #ranssubstantiation, terme plus précis et plus
insistant que celui de transidentité, puisqu’il présente le changement d’identité accompli par les

paroles de Jésus a la Cene comme un changement de substance : un changement de ce qui subsiste.

Qu’est-ce que subsister?

La notion d’identité renvoie a celle d’étre, sous les trois aspects de Uexistence, de Vessence, et
de Vindividualité. 1’ expression bien connue « du pareil au méme » donne a entendre la distinction
entre l'identité (le éme) et une simple similitude (le parez)). 1’identité est le caractére de ce a quoi se
rapporte la similitude, ou ressemblance : il n’y a de similitude — de « traits communs » — qu’entre
deux réalités qui ont chacune son identité propre, soit qui existent distinctement 'une de 'autre. Cest
ainsi que chaque boite de sardines est semblable a toute autre boite de méme marque et de méme
poids, mais aucune n’est / méme qu’une autre : elles sont de méme essence, mais Uexistence de chacune
ne se confond avec celle d’aucune autre.

C’est a la philosophie que 'on doit ces distinctions, et plus particuliecrement a celle qu’Aris-
tote (384-322) a congue dans le prolongement de 'enseignement de son maitre Platon (427-347).

Aristote empruntait a celui-ci le terme ovoia (*oussia), mais il lui reconnaissait deux sens,
que Platon n’avait pas aussi bien distingués.

Ce terme est forgé sur le féminin du participe présent du verbe étre en grec” : oVow (*orussa).
C’est pourquoi Platon y recourait pour désigner ce qui est ou existe vrazment, et non pas de fagcon
seulement apparente. Or le verbe étre peut étre pris d’une part en un sens attributif, pour énoncer

ce gu’est une chose quelconque, c’est-a-dire 'ensemble de ses attributs, qu’il s’agisse d’une quantité,

92 Le premier usage connu du mot franssubstantiation — a 'appui d’une pratique d’adoration qui remonte au I¢r
siécle de ’ére chrétienne — se trouve dans le 93¢ sermon (PL 177, 776) d’Hildebert de Lavardin, évéque du Mans,
puis archevéque de Tours, vers 1079. Le terme est repris au siecle suivant par Roland Bandinelli (le futur pape
Alexandre IIT), et consacré comme un dogme au 4™ concile de Latran en 1215.
https://philosophieduchristianisme.wordpress.com/2014/05/01/leglise-primitive-croyait-en-la-transsubstantiation/

93 Infinitif evau (feinai). — Les translittérations avec * sont destinées a la prononciation, en cas d’ignorance de

Palphabet grec.
25


http://www.salve-regina.com/salve/Le_myst%C3%A8re_de_l%27eucharistie
http://fr.wikipedia.org/wiki/Hildebert_de_Lavardin

comme sa taille ; d’une qualité telle quune couleur ou un trait de caractere ; ou encore de sa situa-
tion dans I'espace, etc. Parmi ces attributs, il y en a toujours un principal, présupposé aux autres,
qui représente ce que la chose possede de spécifique, ce qui la définit, a savoir un caractére commun
qu’elle partage avec les autres réalités de méme espece, et qui les distingue des choses d’especes
différentes : dans 'ensemble des meubles, une table est autre qu’une chaise, et elles sont autres
qu’une armoire, lesquelles peuvent toutes ¢tre de bois ou de métal, claires ou foncées, lourdes ou
légeres, etc. Du fait de son caractére principal, cet attribut pouvait étre logiquement signifié par le
terme ovola, puisqu’il s’agit de ce gu'est avant tout la chose considérée, condition premiere de ses
autres attributs. Aussi Aristote utilise-t-il le mot ovoix en ce sens, mais en précisant que ce n’est la
que le second sens de ce terme — sens qui a été rendu en latin par le terme essentia, lui aussi forgé
d’aprés Pinfinitif du verbe étre (esse), et décalqué en frangais par le terme « essence’™ ».

Le verbe grec elvou (*einai) avait d’autre part un sens que le verbe étre n’a pas tout a fait
perdu en frangais. Aristote qualifiait ce sens d’abso/u, pour le distinguer de son sens attributif. II fut
le premier parmi les philosophes a le distinguer et a 'exposer clairement : car étre « tout court” »,
remarquait-il, ce n’est pas la méme chose qu’étre ceci ou cela, étre 7/ ou 7e/. Pris en ce sens, le verbe
étre reste pour nous un équivalent du verbe exister, comme dans les expressions : 7/ en est ainsi, ou
Empire romain n'est plus.

Aristote distinguait donc deux sens — profondément liés | — en n’utilisant qu’un seul et
méme terme.

Le latin offrait quant a lui la possibilité de recourir a deux mots : essentia pour le sens second
d’ovoia, et substantia pour le premier, décalqué en francais par le terme « substance ». Ce dernier
regoit ici un sens autre que celui qu’il a dans le domaine de la chimie (les « substances chimiques »),
ou de l'alimentation (les « substances nutritives »). Le terme signifie en effet étymologiquement ce
qui se tient dessous, soit : ce qui est présupposé a... C’est ainsi quun arbre ne peut pousser a tel
endroit, et avoir telle taille, qu’a la condition d’étre fondamentalement — essentzellement — un arbre, et
non pas une flaque ou un caillou : son essence d’arbre le distingue de ces autres réalités, qui n’ont
pas les mémes propriétés que lui. Mais il ne le peut aussi qu’en étant 7/ arbre, cet arbre — ce chéne,
ce fréne, ce bouleau... — et non pas l'arbre en général, qui n'est que 'essence commune 2 tous les
arbres, abstraction faite de leurs singularités. L’existence singuliere et distincte de 'arbre en question
est ainsi elle-méme présupposée a tout ce qu’on peut en dire en fonction de son essence. Cest la

ce que visait A signifier le terme latin de sub-stantia, 2 savoir la substance en tant que « sujet” » de

%4 1a botanique a conservé le terme, avec son sens philosophique.

% Ainsi peut-on rendre 'adverbe grec anhdc (*haplds), qui signifie : simplement, ou absolument, c’est-a-dire indé-
pendamment de toute qualification supplémentaire.

% Du latin subjectum, qui signifie littéralement : ce qui g7 en-dessous (se tient sous...).

26



'essence, et de toutes les propriétés ou accidents que celle-ci conditionne. Tel était le sens de 'ovoio
qu’Aristote présentait comme étant le premier, en tant que présupposé a lautre : car une essence
(ovota au sens second) ne peut étre réellement — et non pas seulement en pensée — qu’en étant

Iessence de 7/ sujet existant : de telle substance (oVoia au sens premier).

Substances et accidents

La distinction conceptuelle de deux sens d’'un méme terme n’importait a Aristote que dans
la mesure ou elle permet de dire le réel, et par la-méme d’étre dans le vrai. La distinction des deux sens
de Poboia n’a ainsi d’intérét que s’il y a des réalités que ce terme peut désigner adéquatement, en
les distinguant du reste, et si ces deux sens en expriment deux aspects qu’il convient de ne pas
confondre. En recourant aux traductions latine et francaise du terme grec, on se demandera s’il y a
des réalités — et lesquelles — dont il faut dire qu’elles subsistent, et d’autres dont il faut dire qu’elles
existent sans subsister.

Aristote était attentif au fait qu’il y a des réalités qui n’existent qu’en étant les attributs de
certaines choses qui, elles, ne sont et ne peuvent étre Iattribut de rien. Si je dis que tel cygne est
blanc, la blancheur est un attribut (une gualité) du cygne (sa couleur), et non pas le cygne un attribut
du blanc. Du cygne, je peux dire aussi qu’il a tel poids, telle envergure, un bec rouge, une allure
majestueuse, des plumes... Si ¢’était la blancheur qui était le sujet du cygne et non pas linverse, il
faudrait attribuer tous ces caracteres a la blancheur, ce qui est absurde. C’est donc bien au cygne
qu’il faut reconnaitre 'unité qui en fait le sujet d’attributs multiples, lesquels n’existent pas comme
des sujets d’attributs, mais seulement comme les attributs de divers sujets. Il y a d’autres étres que
les cygnes qui sont blancs ou emplumés ; mais le fait d’étre blanc ou emplumé n’existe pas a part
des réalités qui le sont.

Aristote était conduit par la a distinguer ce qui n’existe qu’en autre chose, et ce qui, n’existant
pas en autre chose, existe ez soi. Qu’il s’agisse de Socrate, d’un cygne, d’un cheval, ou d’un caillou,
ils ont tous de multiples attributs, mais aucun n’est I'attribut de quoi que ce soit. A ce qui n’existe
qu’en autre chose, qui est son sujet, Aristote donnait un nom traduit en latin par le terme accidens,
qui a donné le francgais « accident ». Littéralement, il s’agit de ce qui s’ajoute a..., qui advient a...,
qui vz avec. .. : le grec dit oopBe8nudg (Ksymbébekos)” . 1l y a ainsi, d’une part, ce qui n’existe jamais 2
part d’autre chose, et d’autre part ce qui a une existence séparée, qui existe distinctement des autres

choses. Un accident (qu’il s’agisse d’'une qualité telle que la couleur ; d’'une quantité telle que la

97 Patticipe patfait du verbe ovuBadivery (*symbainein) : accompagnert.

27



taille ; d’une relation telle quune supériorité ou une infériorité hiérarchiques) n’a pas d’autre exis-
tence que celle du sujet auquel il appartient (le coloré ; le grand ou le petit ; le supérieur et le subor-
donné).

Il y a ainsi des sujets qui ne sont pas attribuables, et qui a ce titre sont en un sens plus
fondamental que leurs attributs, puisque I'existence des premiers est présupposée a celle des se-
conds. C’est cette existence sous-jacente du sujet a ses attributs qui a été rendue par le terme subs-
tance, hérité du latin, et le verbe correspondant : subsister. Celui-ci est pris ici en un sens qui dépasse
largement son acception biologique ou alimentaire, ou encore Iidée de demeurer dans le temps,
comme lorsque nous disons que de 'Empire romain il ne subsiste que des vestiges (matériels ou
culturels). Etre subsistant, étre une substance, subsister, c’est, au sens philosophique du terme,
exister en étant sousjacent a des manieres d’étre qui n’ont pas de réalité hors des choses dont elles
sont les aspects : le méme individu peut étre assis, debout, ou allongé, mais ces postures n’ont tour
a tour de réalité qu’en étant siennes.

Aristote a ainsi acquis et légué a sa postérité philosophique la distinction entre ce que le
frangais, décalquant le latin, appelle d’une part substance et d’autre part accident. Dans le grec d’Aris-
tote, le verbe étre pris en son sens absolu exprime I'ovoia au sens premier, a savoir toute réalité a
laquelle on puisse reconnaitre une existence distincte : une subsistence. 1.’ ovoio au sens second —
Pessence — a ceci de commun avec les accidents qu’elle n’existe pas a part des sujets qu’elle définit,
mais elle s’en distingue en ce qu’elle leur est présupposée essentiellernent. Comme Rabelais se plaisait
a le souligner™, la capacité de rire est inhérente a 'essence humaine, dont elle est une propriété
spécifique, mais le fait de rire est un accident qui manifeste momentanément ladite capacité, laquelle
demeure ce qu’elle est, que I'on rie ou non.

L’essence est ainsi ce qui demeure sous-jacent aux accidents (manieres d’étre variables), et
elle a de commun avec eux d’étre toujours inhérente a un sujet qui la possede : celui-ci est chaque
fois la réalisation singuliere d’une essence (une forme d’étre) qui, prise en elle-méme, n’est pas une
réalité singuliere, mais un attribut universel commun a tous les membres d’une certaine classe

d’étres, qu’il s’agisse de montagnes, d’océans, de molécules, de particules, ou de primates. ..

%8 « Mieulx est de ris que de larmes escripre, Pour ce que rite est le propre de I'homme » (La vie tres horrificque
dn grand Gargantua pere de Pantagruel, adresse « Aux lecteurs »)

28



La substantialité comme « acte d’étre »

L’irréductibilité du sens absolu de éf7e a son sens relatif, ou attributif, était une véritable
découverte philosophique, dont Aristote n’a fait qu'une mention passagere, bien qu’elle fat décisive
pour éviter de tomber dans certains sophismes, ou d’étre la proie de certains Sophistes™. Elle offrait
en réalité la voie d’un approfondissement qui ne fut pas le fait d’Aristote lui-méme, mais de I'un de
ses plus grands continuateurs dans Pordre de la spéculation intellectuelle.

Bien qu’il ait di a Aristote ’essentiel du savoir philosophique dont son office de théologien

avait besoin en son temps, Thomas d’Aquin a parfois reproché au « Philosophe'”

» de n’étre pas
allé jusqu’au bout de la voie qu’ouvrait sa profonde réflexion sur 'étre. Aristote avait en effet décelé
le fait qu’il y a dans I’étre quelque chose de plus fondamental que I'essence, quelque chose sans
quoi I'essence ne pourrait étre considérée comme une véritable réalité, ainsi que le voulait Platon.
Ce quelque chose est I’étre méme, I'étre fout court, au sens cette fois non pas d’une certaine forme
d’étre, intelligible parce qu’universelle, mais bien de I’existence de ce qui est doté d’une telle es-
sence : ¢e cheval comme incarnation de I'essence cheval. Plus fondamental que le fait d’étre essen-
tiellement de telle sorte, il y a ce que signifie le verbe étre dans sa nudité : non pas une essence
intelligible, mais 'effectivité d’un existant qui la réalise.

Par rapport a cette existence, essence n’est en soi quune possible maniere d'étre. 1’ existant a
qui elle est inhérente (et dont elle détermine I’existence en tant qu’il est de telle ou telle sorte) est
ce qui actnalise ce possible. C’est pourquoi Thomas d’Aquin n’hésite pas a patler de I’étre (esse en
latin) comme d’un « acte'”' » : non pas une action, mais ce par quoi une simple possibilité d’étre
devient effectivement réelle.

Aristote avait vu que toutes nos sciences portent sur « de I’étre », soit sur I’étre considéré
sous tel ou tel aspect : la quantité pour les Mathématiques, le mouvement pour la Physique, I'inerte
et le vivant pour les Sciences naturelles... Il en avait conclu — génialement ! — que, puisque chaque
science a rapport a I’'étre sans qu’aucune ne s’enquiere spécialement de lui, il faudrait bien qu’il y ait
aussi une « science de I’étre en tant qu’étre » (et non pas en tant que quantifiable, mobile, ou vi-

vant)'”

. Cette science regut par la suite le nom de « Métaphysique ». Or ce que Thomas reproche a
Aristote, c’est qu’apres avoir vu — tout aussi génialement | — que I’étre en son sens absolu est irré-

ductible a essence (aux essences), il ait donné si peu de place a ce sens absolu dans ce qu’il appelait

9 Voir notamment : ARISTOTE, Réfutations sophistiques, ch. 5.

100 Appellation courante d’Aristote au Moyen Age.

1011 forge I’expression, inexistante en latin classique, d’actus essend; : 'acte d’étre. Voir par exemple ses Questions
disputées sur la vérité, q. 1,a. 1, ad 3.

102 Voir ARISTOTE, Métaphysique, L. V1, ch. 1.

29



« philosophie premiére'” », pour indiquer qu’elle allait plus loin que les autres sciences dans la re-
cherche des fondements ultimes de ce qui existe.

Si « 'acte d’étre » est plus fondamental que I'essence, c’est bien vers lui en fin de compte
que doit principalement se tourner la philosophie premiere, et c’est sur ce point que Thomas
d’Aquin a produit sa propre avancée philosophique, en poussant I'aristotélisme au-dela de la pensée

de son fondateur, mais dans la ligne de celle-ci.

L’analyse qu’Aristote faisait de la réalité conduisait a distinguer en toute chose d’une part
I'essence qui rend possibles tous les accidents qui lui adviennent, et d’autre part I’existence sans
laquelle 'essence elle-méme ne serait pas réelle. Tout existant apparait des lors comme un s#jef qui
est absolument parlant, et qui est 7/ (essentiellement ou accidentellement).

Les trois termes qui sont ici a distinguer, pour une analyse métaphysique (ou « ontolo-
gique ») du réel, sont donc le sujet, Vessence, et existence. Non pas comme trois choses distinctes,
puisqu’ils ne font réellement qu’un, mais parce que, si inséparables qu’ils soient dans la réalité, ils
ne sauraient néanmoins étre confondus. Car lexistence de tel sujet ne se confond pas avec son
essence, des lors qu’il existe d’autres sujets de méme essence. Et le sujet ne se confond pas plus
avec son existence qu’avec son essence : car, d’une part, il n’existe pas sans étre tel que son essence
le fait étre ; et d’autre part, étre tel ne se réduit pas a simplement exister, vu qu’il y a beaucoup
d’autres choses qui, elles aussi, existent.

En tant que sujet d’une existence et d’une essence irréductibles 'une a I'autre, le sujet doit
donc bien étre distingué — en pensée — de 'une et de 'autre. Ou, pour le dire autrement, on ne peut
le penser comme le sujet qu’il est sans le distinguer de ce dont il est le sujet, a savoir : I'essence qui
le fait étre de telle ou telle sorte, rendant possibles ses accidents ; et Iexistence qui actualise cette

essence, faute de quoi celle-ci serait seulement possible.

Acte d’étre et création

Préciser ainsi Aristote en tirant parti de ses découvertes théoriques, c’était déja dépasser la
lettre de sa doctrine. Mais Thomas est allé encore bien au-dela : d’'une maniére on ne peut plus
logique, il a fait porter la question d’Aristote demandant ce qu’il en est de I’étre, « en tant qu’étre »,
sur ce sens absolu de I’étre qui n’est autre que I'acte méme d’exister, sens qu’Aristote a laissé a la

marge.

103 Dénomination propre a Aristote de ce qui regut par la suite le nom de Métaphysique.

30



Celui-ci n’en savait pas moins que toutes les sciences ont pour objet les causes qui font que
lobjet qu’elles étudient est comme il est, qu’il s’agisse de propriétés quantitatives, de mobilité dans
I'espace, ou d’activités biologiques et psychiques. Toutes les sciences — aujourd’hui encore | — dé-
montrent ou expliquent, et il s’agit chaque fois pour chacune de montrer pourguoi ce qu’elle étudie
doit étre ainsi plutot quautrement, qu’il s’agisse de 'incommensurabilité de la diagonale du carré a
son coté, démontrée par les Pythagoriciens au VI siecle avant Jésus-Christ, ou de la circulation du
sang, expliquée au XVII® siecle apres Jésus-Christ par le médecin anglais William Harvey'™. En
toute logique, la « philosophie premicre » devait donc prendre pour objet de questionnement ce
qui est cause de « I'étre en tant qu’étre » et, a ce titre, cause par rapport a tous les domaines particu-
liers de causalité qui font Pobjet des autres sciences.

Thomas n’en devait pas moins a Aristote, et en amont a Platon, les puissants raisonnements
qui leur avaient permis de remonter intellectuellement de 'univers des réalités mouvantes et dé-
pendantes 2 leur cause premiére, immobile et indépendante, soit, comme on dit aussi : absolue'™.
Une chose dont I'existence et le devenir dépendent de causes qui la produisent ne peut étre I'expli-
cation suffisante de celles-ci, ni par conséquent de ses propres effets, qui en dépendent aussi. On
peut ainsi multiplier a I'infini, par hypothese, les réalités qui ne produisent leurs effets qu’en dépen-
dant elles-mémes de certaines causes ; mais une multiplication a I'infini de causes insuffisantes
(puisque dépendantes) ne saurait constituer une explication suffisante. Les inventeurs de la méta-

physique que furent Platon et Aristote'"

concluaient trés logiquement que I'explication ultime des
réalités dépendantes ne pouvait se trouver qu’en une réalité qui ne dépende de rien, celle a laquelle
on donne couramment le nom d’Absolu, et non moins couramment le nom de Dieu. Nos Grecs
le faisaient eux-mémes en usant du terme 60éog (*#hévs) : celui-ci servait a désigner les « dieux » mul-
tiples du polythéisme, mais ces grands philosophes I'appliquaient, en un sens nécessairement tout
autre, au Premier Principe, unique et simple, de 'univers naturel.

IIs avaient ainsi établi rationnellement que toutes les formes connaissables de dépendance
causale requéraient a leur principe un étre ne dépendant d’aucune cause : une « cause premiere »,
nécessaire non seulement pour expliquer tout le reste, mais nécessaire en elle-méme. L’ensemble

des étres qui, tour a tour, sont et ne sont pas trouvait ainsi son principe dans I'étre qui ne peut pas

ne pas étre, et qui A ce titre peut étre la cause de tout le reste, en s’en distinguant radicalement'”".

104 1578-1657.

105_4bsolutus signifie en latin : délié.

106 T]s avaient eu certains prédécesseurs, tels Xénophane (vers 570-vers 475) ou Anaxagore (vers 500-428).

107 Pour une étude plus approfondie de la démarche métaphysique inaugurée par les Grecs, voir notamment :
Claude TRESMONTANT, Comment se pose aujonrd’hui le probléme de lexistence de Dien 2 (Seuil, 1966) ; Michel-Yves BOLLORE
& Olivier BONNASSIES, Dien. La science. Les prenves (Trédaniel Pocket 2023) ; Jean CACHIA, Le Créatenr de [univers (De
Guibert 2006) ; Michel NODE-LANGLOIS, ‘La critique kantienne des preuves de 'existence de Dieu’ dans Au service de
la Sagesse (Artege 2009), et Y a-t-il une antinomie de la raison pure 2 (Téqui, 2021).

31



I1'y avait la autant d’acquis de la plus grande pensée grecque. Thomas d’Aquin, a la suite de
plus d’un Pére de Eglise, n’cut pas a les découvrir. Son geste philosophique fut néanmoins de tirer
tout le fruit de son héritage, en le poussant au bout de sa logique.

Si Pexister — Pexistence — est le sens absolu de I’étre sous-jacent et présupposé a tous les
autres, la causalité ultime qui explique « étre en tant qu’étre » doit porter sur Pexistence méme des
étres, et non pas seulement sur ce gu ils sont : leur essence et leurs accidents, dans la mesure ou ceux-
ci sont explicables.

Autrement dit : la causalité de la cause premiere doit porter sur 'existence de ce qui dépend
d’elle, soit de tout ce qui n’est pas elle. Cela revient a dire que I’étre communément dénommé Dieu
doit étre considéré comme le Créateur, pour autant que le terme de eréation désigne précisément
une causalité qui produit existence elle-méme'”, ou qui fast exister tout ce qui a besoin d’une cause
pour exister. De quoi il résulte que, hormis celui de Dieu, tout acte d’étre a pour cause premicre
celui de Dieu lui-méme : selon la puissante formule de Thomas d’Aquin, Dieu « es son étre'” »,

quand tous les autres étres ont I’étre pour autant qu’il le leur confere.

L’acquis et 'héritage d’Aristote, c’était la notion d’ovoic comme de ce qui est sous-jacent —
en tant que sujet individuel existant spécifié par une certaine essence — a tout ce qui peut étre
énoncé en vérité de ce sujet, qu’il s’agisse d’une propriété permanente (telle la mortalité pour un
vivant), ou d’une maniere d’étre momentanée et variable, « accidentelle » en ce sens restreint (tel le
fait d’étre en repos ou en mouvement). Le prédicat qui exprime la substance en tant que telle, c’est
donc ’étre pris en son sens absolu, sens qui est sous-jacent et présupposé a tous ceux qui servent
a attribuer au sujet ses autres prédicats, a savoir son essence spécifique et ses accidents, que ceux-
ci lui soient propres (ses « propriétés »), ou accidentels au sens restreint de ce terme.

La subsistence de la substance désigne donc cet étre au sens absolu qui est présupposé a
toute manicre d’étre, essentielle ou accidentelle. C’est ici que 'on peut apercevoir en quoi la réin-
terprétation thomasienne de la métaphysique aristotélicienne fait accomplir a celle-ci un pas décisif.
D’Aristote Thomas a appris que subsister, c’est exister de facon sous-jacente a tout autre prédicat
attribuable : sous tous les attributs, y compris Uessence, il y a existence du sujet subsistant. Or, dés
lors que P'acte d’étre qu’est existence substantielle est reconnu comme ayant son fondement pre-
mier dans P'acte d’étre du Premier principe divin, il faut dire que ce qui est sous-jacent a toute

maniere d’étre particuliere, ce n’est pas seulement I'existence de la substance en tant que telle, mais

108 C’est en un sens tres affaibli, sinon carrément fautif, que le terme de créatenra été appliqué a I'artiste humain,
lequel ne fait pas exister la matiere préexistante qu’il transforme en auvre (qu’il s’agisse de minéral, de pigments, de
sons, ou de mots). En hébreu, le verbe X2 (*bara’), traduit par créer, ne peut avoir d’autre sujet que Dieu.

109 THOMAS D’AQUIN, Somme de théologie, 14¢ partie, q. 3, a. 4.

32



la création qui relie'"’ son acte d’étre a celui de son Principe ou, selon une autre terminologie, qui
tait participer — avoir part — le premier au second.

On voit que le verbe subsister prend ici un tout autre sens, tout en conservant celui qu’en
avait théorisé Aristote. En son sens, si 'on peut dire, le plus absolu, il s’applique avant tout au
Premier principe, dont Aristote disait que « sa substance est acte''" », autrement dit qu’il est essentiel-
lement subsistence en acte, et n’a pas d’autre essence que de subsister, d’étre en lui-méme et en rien
d’autre. Cette présentation aristotélicienne de I’étre divin a conduit Thomas d’Aquin a désigner
Dieu comme Vzpsum esse subsistens — littéralement : « Pexister méme subsistant », comme tel fonde-
ment de toute autre existence, de ce qui ne subsiste qu’en dépendance d’autre chose.

St donc l'on parle d’une substance autre que le Premier principe subsistant, il faut dire
qu’elle est le sujet sous-jacent a tous ses attributs, et que ce sujet n’est tel qu’en étant comme sup-
porté dans I’étre par I'acte créateur qui lui donne d’exister : il y a un faire-étre divin qui est présup-
posé et sous-jacent a toute subsistence créée. La relation de création — de dépendance a I’égard du
Créateur incréé — apparait ainsi comme une sous-jacence plus profonde que celle du sujet subsistant
par rapport a ses attributs.

Subsister a donc un sens différent si on le dit de Dieu ou de ses créatures. Cest pourquoi
Thomas nie que Dieu puisse étre classé dans le « genre substance », parce qu’il ne saurait y avoir de
genre commun au créé et a Incréé. Il n’empéche que ce que signifie subsister dans 'ordre du créé
— exister en soi et non en autre chose — est applicable @ fortiori, en un sens unique et irréductible a
tout autre, a ce dont I'existence est présupposée a celle de toute créature : il n’y a pas de commu-
nauté de genre entre Dieu est ses créatures, mais il y a bien ce que Thomas appelle une communauté
d’analogie, puisque tout ce qu’il y a de réel dans la créature, a commencer par son existence, ne peut
se trouver en elle qu’en préexistant, quoique de maniere fout antre, dans la cause dont la créature
tient tout son étre.

Quand donc on parle d’'une quelconque substance créée, des lors qu’elle est appréhendée
comme telle, il ne faut pas oublier que sa subsistence — donc sa substantialité : son ézre-substance —
est toujours en méme temps une dépendance a I’égard du Créateur qui la fait exister, une dépen-

dance présente en elle, assurément invisible aux yeux, mais point a I'intellect.

Tel est 'approfondissement, aussi logique qu’imprévu, que Thomas a réussi a produire de

la notion aristotélicienne de substance. Il devient alors nécessaire, tout aussi logiquement, d’envisager

110« La création n’est pas un changement, mais est la dépendance méme de I'existence (esse) créée a I’égard du
principe qui I’établit. Elle est donc une sorte de relation » (THOMAS D’AQUIN, Somme conte les Gentils, L. 11, ch. 18).

U ARISTOTE, Métaphysique, 1. X11, ch. 7, 1071b 20. Aristote dit de Dieu qu’il est « ovoia noi évépyeta odoa —
*oussia kai énerguéia onssa — substance qui est aussi acte » (2bzd., 1072a 25-26).

33



dans cette perspective la notion de #ranssubstantiation, dont il fut sans doute le premier grand théo-
ricien.

On s’apercoit alors que Thomas n’a peut-étre pas tiré tout le parti possible de son inflexion
de laristotélisme, et que celle-ci pourrait donner lieu, mais en théologie chrétienne cette fois, a un

approfondissement analogue a celui qu’il tira de la pensée de son ancétre en philosophie.

34



A Pécole du Docteur angélique

d’apres la
Somme de théologie
de Thomas d’Aquin
3¢me Partie, q. 75-77

35



36



L’explicitation dogmatique du mystere eucharistique a recouru et continue de recourir au
vocabulaire hérité de la philosophie grecque, et avant tout de la distinction aristotélicienne entre la
substance et Paccident. Celle-ci offrait en effet une possibilité pour accorder la permanence cons-
tatable de tout ce qui donne a reconnaitre du pain et du vin en tant que tels, et Paffirmation qu’apres
leur consécration, il ne s’agit plus ez substance, de pain et de vin, mais désormais du Corps et du Sang
du Christ. 11 s’agit la d’un changement d’état a tout jamais invisible, si ce n’est, comme on dit, pour
les « yeux de la foi » : si en effet ce changement — I'entrée en scene du Verbe incarné — sautait aux
yeux, il n’y aurait pas a y crozre.

Le fidele catholique croit que ce qui est sur autel apres la consécration n’est plus en réalité
du pain et du vin, alors méme qu’il en conserve tous les aspects. Tel est le mystere eucharistique :
ce qui a toujours les « aspects — ou espéces'® » du pain et du vin n’est plus en substance du pain et du
vin, mais est devenu, aux yeux de la foi et par I'effet non-perceptible des paroles consécratoires, le
Corps et le Sang du Christ Jésus, autrement dit : le Christ Jésus lui-méme avec des aspects autres
que ceux qu’avait son corps biologique humain avant son Ascension. La formulation qui s’offrait
pour exprimer ce « mystére de la foi'"” », et que Thomas d’Aquin s’est employé a justifier 2 fond et
en détail, consiste a dire que la « substance » du pain et du vin cesse d’étre présente, tandis que
demeurent leurs « accidents », a savoir les traits qui permettaient de les identifier : couleur, poids,
taille, consistance, gout, occupation d’un espace, etc.

Suivons d’abord son propos dans ce qu’il comporte d’essentiel.

112 On traduit toujours ainsi le latin species, d’'une maniére qui ne va pas sans bizatrerie, puisque le terme
d’espéce a pris de tout autres sens : soit celui d’'une classe d’étres différenciés au sein d’un certain genre ; soit les
morceaux de métal ou de papier qui sont le symbole d’une certaine valeur monnayable. Les « especes sonnantes et
trébuchantes » du commerce et de la finance sont seulement les signes, et non pas la réalité, de la valeur qu’ils repré-
sentent. Quant aux « Saintes espéces » eucharistiques elles ne sont pas seulement, pour la foi, les signes d’une réalité
distincte d’elles : elles sont unies a ce qu’elles présentent plus qu’elle ne le représentent, d’une unité aussi réelle que celle
qui unit un accident a la substance dont il est une manicre d’étre. — Species a la méme racine que le verbe latin specio qui
signifie : regarder. On retrouve cette racine dans toute une famille de termes qui, tel notre mot « spectacle », ont un
rapport a I'acte de voir ou de donner a voir. Le terme francais aspect, de méme racine, a conservé cette connotation.
C’est pourquoi on peut le préférer a celui d’espéce pour désigner ce qui reste du pain et du vin dans ce qui est devenu
Cortps et Sang du Sauveur. — On a donc choisi de rendre en général le pluriel latin species, en matiere d’Eucharistie, par
le terme « aspects », avec les guillemets.

113 Tes mots « mysterium fidei », qui étaient autrefois prononcés au cours de la consécration, ont servi de titre a
une encyclique du pape Paul VI, publiée le 3 septembre 1965.

37



Le changement du pain et du vin en corps et sang du Christ (q. 75)

Une présence réelle

Au V¢ siecle, saint Hilaire de Poitiers'* enseignait 2 propos de I’Eucharistie que « la réalité
du corps et du sang du Christ n’est plus un objet de controverse'” ». Citant dans le méme sens
saint Ambroise et saint Cyrille, Thomas s’empresse de rappeler que « la réalité du corps et du sang
du Christ dans ce sacrement ne peut étre objet de sensation, mais seulement de la foi qui se fonde
sur 'autorité divine''* ». Et il précise : « Comme la foi porte sur des réalités invisibles, de méme que
le Christ nous montre invisiblement sa divinité, de méme est-ce sur un mode invisible qu’il nous
montre sa chair dans ce sacrement'’” » — nul doute que Thomas pense ici a la réplique de Jésus :
« Qui me voit voit le Pere'"® », ce Pére que « personne n’a jamais vu'" ».

Thomas affirme avec insistance que la foi chrétienne a pour objet, dans le sacrement, une
réalité, et non point un simple symbole ; ou plus exactement qu’elle consiste a croire que ce qui a ici
valeur de sigre, et qui permet I'acte de foi (la répétition des paroles de Jésus a la Céne et les aspects
visibles du pain et du vin qui demeurent apres la consécration), tout cela est le symbole d’une réalité
qui ne devient pas visible en elle-méme, mais que la foi juge indissociable de ce qu’on entend et
voit. Le symbole en question différe néanmoins radicalement de tous les autres signes symboliques,
tels les mots de nos langues. Selon Aristote, nous nous servons des mots dans nos échanges, faute

de pouvoir y apporter les choses mémes que ces mots désignent'”

. Le symbole qu’est un mot est
'union conventionnelle d’'un « signifiant » et d’un « signifié », de telle sorte que le second, a la dif-
férence du premier, ne soit pas, sauf exception, physiquement présent, mais le soit seulement d’une
maniere zntentionnelle. Les « aspects » eucharistiques, quant a eux, ne font pas que représenter quelque
chose d’autre'”, ils sont, aux yeux de la foi, ce en guoi 1a réalité divine s’est rendne présente.
I’Eucharistie est ainsi « la perfection de tous les sacrements », parce qu’elle est la réalité
méme vers laquelle les autres sacrements font signe, pour autant qu’ils « participent de la puissance

du Christ'* », puissance divine. Si ces derniers communiquent a qui les recoit une grace particuliére

ou, comme on dit, impriment en lui un caractére spécial, la grace de 'Eucharistie'” est celle d’une

11411 avait 10 ans au moment du concile de Nicée (325).

115 HILAIRE DE POITIERS, La Trinité, L. VIII, 15, ML 10, 247. Cité par Thomas d’Aquin, Somme de théologie, 3™
Partie, q. 75, a. 1, Sed c.

116 THOMAS D’AQUIN, /oc. cit., c.

17 Thid,
1187 14, 9.
1970 1, 18.

120 Voir ARISTOTE, Réfutations sophistigues, ch. 1, 165a 6-8.

12V« Signum est quod repraesentat aliquid a se potentias cognoscitivae — un signe est ce qui représente autre chose que
soi a une faculté de connaissance » (JEAN DE SAINT-THOMAS, Logigne, 11, q. 21, a. 1).

122 THOMAS D’AQUIN, Zbid.

123 « Dans les autres sacrements, le Christ ne se trouve pas réellement comme en celui-ci» (foe. ¢it., a. 2, ad 2).

38



union personnelle au Verbe incarné, « signe de la plus grande charité, et soutien de notre espérance'* ».
Cette « plus grande charité », c’est celle du Christ lui-méme, soit son Amour, autrement dit rien de
moins que 'Esprit Saint. Cest pourquoi Thomas souligne que Jésus se rend « spirituellement, c’est-
a-dire invisiblement'” » présent, mais qu’il n’en a pas moins voulu, dans 'Esprit, rendre cette pré-
sence chamelle, c’est-a-dire physique et matérielle : « Si en effet la chair n’apportait rien, le Verbe
n’aurait pas été chair, afin de séjourner chez nous'* ».

Pour rendre compte de cette forme innovante prise par I'Incarnation, Thomas n’a rien de
meilleur a sa disposition que son héritage philosophique, déja copieusement mobilisé et repensé
par la longue lignée des Peres de I’Eglise, sans la pensée desquels la sienne n’est pas vraiment intel-
ligible.

11 s’agit pour lui d’expliciter en quoi consiste le changement qui reste a tout jamais un objet

de foi, soit, en un sens, un objet d’ntellection, plutdt que de perception'”.

L essence du changement

Aristote avait montré quun changement, quelle qu’en soit 'espéce, consiste toujours en ce
qu’un méme sujet — qui par conséquent demeure en tant que sujet — se trouve successivement dans
des états divers, exprimés par Pattribution de prédicats que 'on peut considérer comme gpposés, en
ce que 'un n’est pas l'autre : petit et grand, clair et foncé, ici et ailleurs, etc. Les changements en
question sont dits accidentels en ce sens qu’ils affectent un sujet dont le propre est de ne pouvoir étre
Pattribut ni I'accident de rien, et que pour autant il dénomme substance'™, au sens principal qu’il
reconnait a ce terme, celui d’un individu ou étre singulier, dont 'existence est présupposée a tous
ses attributs et comme leur support, lesquels n’ont pas de réalité propre séparément de la sienne.

Aristote savait aussi que certains sujets de ce type ne sont pas éternels comme la Divinité,
mais résultent d’un devenir dénommé génération. Se demandant quel est le sujet d’un tel changement,
il le pensait comme 'advenue et la prégnance d’une forme, c’est-a-dire d’un principe structurant, qui
confere aux matériaux dont est fait un étre a la fois une unité et une organisation spécifique : la
forme substantielle est le principe non matériel d’unité organisée qui fait de certaines matieres un
individu distinct, dont la subsistence est présupposée a 'existence de toutes les manieres d’étre qui

peuvent lui advenir.

124 [ oc. cit.,a. 1 c.

125 [ oc. cit.,ad 1.

126 Jhid. Citation du Commentaire sur Jean (6, 64) de s. Augustin, tr. 27, ML 35, 1617.

127 « Le corps du Christ est dans ce sacrement a la maniere d’une substance. Or la substance n’est pas en tant
que telle visible a I’ceil corporel : elle n’est objet ni d’un sens, ni de 'imagination, mais seulement de Pintellect » (Id,
Somme de théologie, 3¢™ partie, q. 76, a. 7, c).

128 « La notion de substance implique qu’elle e soit pas dans un sujet » (op. cit., 35 partie, q. 75, a. 4, 1. Citation
d’Aristote, Physigue, 1. 111, ch. 1, 201a 10).

39



C’est ainsi que le pain, bien qu’il soit un produit artificiel rendu possible par les propriétés
naturelles de ses composants, a une forme substantielle propre qui se trouve présente en tout morceau
de pain, et fait qu’il subsiste en tant que tel au cours des changements qu’il peut subir, par exemple
une fraction, un déplacement, ou une mise a I’abri.

Ces derniers changements affectent visiblement les « aspects » eucharistiques, et plus parti-
culierement le pain'”, au cours de la messe, voire avant ou aprés elle. Tout se passe comme si ’était
du pain qui était le sujet de ces changements. Or, a s’en tenir a ces apparences, il serait impossible
d’identifier le sujet du changement, une fois le pain consacré, comme le corps du Christ, car celui-
ci ne saurait a aucun moment, et pas plus aujourd’hui qu’au cours de la vie terrestre de Jésus, étre

1305, On ne

substantiellement du pain : « En aucun cas la substance du pain n’est le corps du Christ
peut donc, dans la foi, prendre au sérieux les paroles de Jésus a la Cene sans admettre que « le corps
du Christ ne pourrait en venir a se trouver dans ce sacrement si ce n’était parce que le pain est
substantiellement changé en 1ui"' ». Le substantiel, C’est en effet le fond de la réalité, la réalité qui est
sous-jacente aux aspects qui la manifestent, « car ce sont les accidents qui donnent a connaitre la
notion de la substance'” ». Encore faut-il ici que la foi s’en méle, et dépasse le pouvoir révélateur

des sens, puisque, en 'occurrence, les « aspects » sont a eux seuls incapables de donner a recon-

naitre la réalité dont ils sont les aspects.

Une mutation substantielle

Dans la terminologie héritée d’Aristote, la disparition d’une substance, soit le contraire
d’une génération, s’appelle une corruption. En professant que le pain consacré ne peut plus étre subs-
tantiellement, mais seulement apparemment, du pain, la foi fait bien état de la disparition d’une subs-
tance, et donc de la venue en présence —inapparente — d’une autre substance : il est hors de question
que les aspects visibles, qui n’étaient jamais que des accidents révélateurs de la substance pain, puis-
sent en venir a subsister par eux-mémes, sans étre sous-tendus dans ’étre par une réalité subsis-
tante. Cette disparition de la substance pain n’a toutefois rien a voir ici avec la corruption dont le
pain est susceptible, si par exemple on le laisse moisir : un tel processus est tout a fait observable,
alors que la venue en présence du Verbe n’est pas du tout visible.

C’est pourquoi Thomas affirme d’une part que « la substance du pain ou du vin demeure

jusqu’au dernier instant de la consécration », et d’autre part que « la substance du pain et du vin n’y

129 Le vin consacré est bien déplacé, mais n’est jamais conservé apres sa consommation par le ou les célébrants,
voire par le diacre, et plus exceptionnellement par les fidéles

130 THOMAS D’AQUIN, Joc. ¢it., a. 2, ¢

131 [bid.

132 T pc. cit., ad 2.

40



est pas anéantie'” », c’est-a-dire réduite 2 rien, au sens ou leffet de la consécration serait qu’il ne
reste rien du pain. On voit ici ce qu’il y a de paradoxal dans I'acte de foi, au sens grec du terme de
ce qui va a encontre de Popinion'™ et de ses soi-disant évidences : car il faut bien dire que «la
substance du pain est changée en quelque chose », et que par suite «elle n’est pas anéantie,
puisqu’elle est changée en corps du Christ'” » ; mais la foi tient pour faux qu’apres la consécration,
« la substance du pain soit » encore « quelque chose'™ », au sens ou elle continuerait de subsister. Ce
n'est plus elle qui fait subsister — qui maintient dans Uexistence — ce qui reste d’elle.

Cette mutation sans anéantissement, a laquelle la foi fait croire, ne peut donc étre que dis-
tinguée de toutes les formes de transformation physique : « Cette mutation n’est pas semblable aux
mutations naturelles, étant absolument surnaturelle, et I'effet de la seule puissance divine'”’ ». La
disparition de la forme substantielle du pain n’est pas ici une corruption qui ferait que le pain de-
vienne la matiere d’autre chose, moyennant un processus transformateur, comme par exemple s’il
était détrempé et recuit, ou simplement s’il était digéré. Thomas fait valoir lucidement que la trans-
substantiation ne peut pas étre considérée comme une sorte de #ansformation, réalisable physique-
ment. Car « aucun agent naturel ou créé ne peut agir sinon en vue d’un changement de forme. Et
c’est pourquoi toute mutation conforme aux lois de la nature est d’ordre formel'™ ».

Il faut donc dire que « cette mutation n’est pas d’ordre formel, mais substantiel”’

», par
quoi il faut entendre qu’il ne s’agit pas la de 'acquisition naturelle d’une nouvelle forme substan-
tielle, venant conférer une nouvelle organisation aux matieres d’une substance antérieure. Or ce
dont la nature n’est pas capable n’est pas impossible a la puissance divine, car Dieu « peut non
seulement effectuer une mutation d’ordre formel, en sorte que des formes diverses adviennent

successivement a un méme sujet, mais encore la mutation totale d’un étant, en sorte que la subs-

tance de I'un soit totalement changée en la substance de Pautre'” ».

Transsubstantiation et création

C’est bien au pouvoir créateur de Dieu, soit a sa capacité de faire exister ex #ibilo, qu’il faut
attribuer la puissance de transsubstantier. Car « un agent fini n’a pas la puissance de changer une
forme en une forme, ni une matiere en une matiere. Mais un agent infini, dont I'action s’étend a

tout I’étant, peut opérer une telle mutation : car la nature d’étant est commune aux deux formes et

133 [ oc. cit., a. 3.

13% Grec 86€a (*doxa).
135 Thid., ad 3 et 1.

136 Thid., ad 3.

137 Loc. cit., a. 4

138 Thud.

139 Thud.

140 hid.

41



aux deux maticres. Bt ce qu’il y a d’étre (entitatis) dans I'une, le Créateur de I’étant peut le changer
en ce qu’il y a d’étre dans l'autre, en supprimant ce par quoi elles se distinguaient'! ». La foi, ici,
s’adosse a ce que lintelligence raisonnante est capable de connaitre, lorsqu’elle veut bien aller
jusqu’ou saint Thomas a réussi a la porter : I'existence de la cause premiere divine et le caractére

créateur de sa causalité sont bien pour lui objets d’'un savoir rationnel*?

. Le propre de la foi est de
faire fond sur ce savoir, pour admettre que ladite causalité s’étend, au-dela de la fondation de I’étre
naturel, a un mystere aussi adorable qu’a tout jamais indémontrable.

Cette réception adorante du mystere n’en rend pas moins justice a la certitude sensible, sans
laquelle elle ne pourrait méme pas avoir lieu, car « la foi n’est pas contraire au sens : elle porte sur
ce que le sens n’atteint pas'® ». De fait, « une fois la consécration terminée, il apparait au sens que
tous les accidents du pain et du vin demeurent' ». On doit dire tout autant que « ce qui demeure
dans ce sacrement nourrit, et opére tout a fait comme le ferait un pain existant'® ». C’est en fait
tout le réalisme de la foi qui est ici engagé, car 'adoration n’aurait pas de sens si elle ne portait que
sur des apparences'® : « Il n’y a aucune tromperie dans ce sacrement, car les accidents que les sens
discernent sont vraiment réels (secundum rei veritatens)'’ ». 1ls ne sont pas moins réels qu’ils ne
I’étaient auparavant, mais le support de leur réalité (1a substance qui est leur sujef) n’est plus le méme.

I1 faut bien admettre qu’il s’agit la d’accidents, car « la forme substantielle du pain ne demeure
pas'® ». La forme substantielle du pain est en effet ce qui fait du pain une substance, ce qui le fait
subsister comme existant en soi a part du reste. Or, si 'on reconnait, dans la foi, que 'on n’a plus
affaire apres la consécration a du pain subsistant, mais au corps substantiel du Christ, on doit se
dire que la forme substantielle qui donne au pain d’¢tre ce qu’il est a cessé d’étre présente,
puisqu’elle « fait partie de sa substance'®’ » : cette substance n’est en effet rien d’autre que l'unité
composée de la forme — ici celle du pain — et de la matiére qu’elle informe.

Se poussant lui-méme dans les retranchements de son aristotélisme, Thomas s’objecte la
these aristotélicienne selon laquelle les formes des produits de I'art humain sont accidentelles,

puisqu’elles sont introduites de lextérienr dans des matériaux qu’elles ne structurent pas

141 Thid., ad 3.

192 Voir : Id., gp. cit., 14 Partie, et Somme contre les Gentils, 15 et 2™ Parties.

183 Id., Somme de théologie, 33 Partie, q. 75, a. 5, ad 3.

144 1 oc. cit., a. 5, c.

145 [ ge. ¢it., a. 6, 3. 11 s’agit d’une objection, mais la réponse montre que Thomas reprend la constatation a son
compte.

146 La réduction des impressions sensibles a de putes apparences a été le fait de certaines écoles philosophiques
de ’Antiquité : les Eléates autant que les Sceptiques.

147 Loc. cit.,a. 5, ad 2.

148 T oc. cit., a. 6.

149 Thid.

42



naturellement’™ : « Le pain étant un produit artificiel, sa forme est elle-méme un accident », et on
pourrait donc en conclure qu’elle demeure avec ces autres accidents que sont les « aspects » du
pain. A quoi Thomas répond, toujours au plus prés de expérience humaine, en 'occurrence celle
de Pefficacité technique : « Rien n’empéche de produire artificiellement quelque chose dont la
forme n’est pas un accident, mais une forme substantielle (...). Car I'art ne produit pas une telle
forme par la puissance qui lui est propre, mais par celle de principes naturels. C’est ainsi qu’il pro-
duit la forme substantielle du pain par la puissance du feu qui cuit une matiere faite de farine et
d’eau' ». Autre chose est de cuire du pain en profitant des propriétés physiques d’une farine mouil-
lée, et autre chose de sculpter un marbre ou d’assembler un véhicule. Si donc la forme du pain peut
étre considérée comme un effet substantiel et substantifiant de propriétés naturelles, elle n’a pas a
étre considérée, toute artificielle qu’elle est, comme un accident au méme titre que les aspects vi-

sibles qu’elle suscite.

La manic¢re dont le Christ existe dans ce sacrement (q. 76)

Une présence totale

Croire gue le Christ est réellement et corporellement présent dans le Saint-Sacrement, ou
que, la ou est celui-ci (en chacun de ses exemplaires : les hosties), il y a en réalité celui-la, le Verbe,
cet acte de foi induit inévitablement la question de savoir comment le premier se trouve dans le se-
cond. « La foi catholique », rappelle Thomas, confesse que « le Christ se trouve tout entier (fo7us)
dans ce sacrement'™ ». Il 0’y aurait en effet pas de sens 2 affirmer que 'on n’a plus affaire, apres la
consécration, a du pain subsistant, mais a la substance méme du Christ, sans croire du méme coup
que le Christ se trouve la, quoique d’une manicre physiquement invisible, enticrement et non pas
partiellement : on ne saurait diviser le Verbe divin, plus que n’importe quelle substance, d’avec lui-
méme.

Pour expliciter cette vérité de foi, Thomas précise néanmoins qu’il y a deux maniéres d’en-
visager la présence du Christ « tout entier » dans le Saint-Sacrement. Car le dogme eucharistique
professe en toute rigueur de termes que la substance du Verbe incarné est venue se substituer a
celle du pain, ou en d’autres termes que c’est désormais le Verbe lui-méme qui fait subsister, a titre

d’accidents perceptibles, les «aspects » du pain. Selon Thomas, cette premicre manicre d’étre

150 Voir Id., Commentaire a la Physique d’Aristote, Livre 1, lecon X1I, n° 108.
151 Id., Somme de théologie, loc. cit., 1.

152 Thid., ad 1.

153 [ oc. cit., q. 76,a. 1, c.

43



présent releve « pour ainsi dire du pouvoir du sacrement (guasi ex vi sacramenti) » : « De par le pou-
voir du sacrement, il y a sous les aspects de celui-ci ce en quoi la substance préexistante du pain et
du vin est changée immédiatement, pour autant que cela soit signifié par les termes de sa formula-
tion"* ». Tel est effet 2 la fois immédiat et littéral de la parole de Jésus a la Céne : « Ceci est mon
corps ».

On peut alors juger que ce qui est rendu présent, par cette décision divine de changer du
tout au tout le principe de subsistence des « aspects » qui étaient ceux du pain (et du vin), c’est tout
ce qui est lié a ce principe, soit tout ce qui coexiste au sein de la substance du Verbe incarné. C’est
pourquoi Thomas dit qu’il y a pour celui-ci une deuxieme manicre d’étre présent, qu’il met au
compte d’une coexistence naturelle : « De par une coexistence natutelle (ex naturali concomitantia™), il y
a dans ce sacrement ce qui est réellement uni a ce qui est le terme de la mutation susdite. Si en effet
deux choses sont réellement unies, il faut que, 1a ou 'une se trouve réellement, 'autre y soit ausst :
car c’est seulement par un acte mental que 'on distingue des choses réellement unies™ ».

Cette derniere précision permet d’expliquer que le Saint-Sacrement soit une présence réelle
de tout ce qui est réellement indissociable du corps du Christ, soit du Verbe en son Incarnation, et
qui ne s’en trouve distingué que par une abstraction conceptuelle de notre pensée : « La divinité et
I’'ame du Christ ne se trouvent pas dans ce sacrement de par le pouvoir du sacrement, mais de par
une coexistence réelle. Car, du fait que la divinité n’a jamais délaissé le corps assumé, la divinité du
Christ se trouve partout ou est son corps. Il faut en conséquence que, dans ce sacrement, la divinité
du Christ coexiste avec son corps'”’ ».

Il en va de méme de 'ame du Christ, car « du fait que “le Christ ressuscité des morts ne
meurt plus” (selon Rm 6, 9), son ame est toujours réellement unie a son corps. Et pour autant, dans
ce sacrement, le corps du Christ se trouve bien de par le pouvoir du sacrement, mais son ame par
une coexistence réelle’™ ». Dans son état de Ressuscité, le corps du Christ était 2 nouveau animé
par 'ame humaine de Jésus, désormais indissociable, et pour I’éternité, du corps qu’elle aninmze, c’est-
a-dire znforme (organise substantiellement). Il en résulte que, la ou est le corps du Christ, 1a aussi est
son ame.

Le Christ peut donc étre considéré comme tout entier présent, en ce que son ame aussi
bien que sa divinité ne sont pas moins présentes que le corps auquel il a identifié le nutriment qu’il

a partagé a ses Apotres, et cela parce que ce corps est indissociable de 'une et de 'autre.

154 Jhid.

155 Le terme latin concomitantia n’a pas le sens exclusivement temporel de notre « concomitance », mais plus
généralement celui d’un accompagnement.

156 Jhid,

157 Thid., ad 1.

158 Jhid.

44



Substance et guantité

La notion de coexistence naturelle permet aussi de surmonter une difficulté que ne manque
pas de susciter Pexpression « tout entier », si on 'entend en un sens purement quantitatif, c’est-a-
dire comme s’il fallait trahir les facultés sensorielles au point d’imaginer que le corps du Christ
ressuscité, tout glorieux qu’il est, pourrait se trouver réduit aux dimensions d’une petite hostie :
« Un corps plus grand ne peut étre tout entier renfermé dans des dimensions moindres. Or les
dimensions du pain et du vin consacrés sont bien moindres que celles du corps du Christ. Il ne
peut donc se faire que le Christ soit tout entier dans ce sacrement'™ ». Le corps glorieux du Christ
« monté aux cieux'” », celui-la méme qui auparavant se montra 2 Marie-Madeleine dans le jardin
de Joseph d’Arimathie'®, et qui dina avec les Apotres au bord du lac de Tibériade'”; a des dimen-
sions qui font partie des propriétés naturelles de son humanité créée : celles-ci ne sauraient d’aucune
maniere ¢tre comme telles présentes dans le Saint-Sacrement.

A quoi Thomas répond que « les dimensions du pain et du vin ne sont pas changées en les
dimensions du corps du Christ, mais leur substance en sa substance. C’est ainsi que la substance
du corps du Christ et de son sang sont dans ce sacrement en vertu du sacrement, et non point les
dimensions du corps ou du sang du Christ. On voit par la que le corps du Christ se trouve dans ce
sacrement 2 la maniére d’une substance, et non pas d’une quantité'® ». C’est 1 tout I'intérét de la
notion de transsubstantiation, quand on pense la substantialité et la subsistence conformément a
Penseignement d’Aristote légué par le Lycée aux Péres de I'Eglise : la présence réelle ou, si 'on
veut, Uinbérence intégrale du Christ dans le Saint-Sacrement est substantielle et non pas dimensionnelle. Son
corps ressuscité y est bien présent, car ce corps, c’est lui, et il a déclaré qu’il y était, lui, présent, mais
avec une quantité d’emprunt, qui n’est pas quantitativement égale a sa grandeur naturelle.

Faudra-t-il donc patler — au risque d’indisposer les fideles chrétiens, quand on ne cherche
que I'intelligence de leur foi ! — non seulement de #ransidentité, mais de réincarnation ? Et pourtant,
comment ne pas se dire que le Verbe qui s’est donné un corps en Jésus de Nazareth s’en donne a
la Cene un nouveau ? Celui-ci ne s’offre plus comme la victime d’un supplice expiatoire, mais
comme une nourriture, une nourriture dont toutefois le partage est aussi le mémorial de ladite
expiation, a savoir de I'abandon du Fils au Pére, en méme temps qu’a la violence de ceux des
humains qui « n’ont pas recu'* » la « vraie lumiére qui éclaire tout homme venant au monde'® ».

L’auteur de 'épitre aux Hébreux fait dire au Christ, citant un psaume en le modifiant : « De sacrifice

159 Thid., 3.

160 Credo de Nicée-Constantinople.
161 Voir Jn 20, 14-17.

162 Voir Jn 21, 12-13.

163 Jhid., ad 3.

16470 1, 12,

1650 1, 9.

45



166y, Le Christ s’adresse ici a son Pére,

ou d’offrande tu n’as pas voulu, mais tu m’as apprété un corps
prenant la place de toutes les victimes sacrificielles du passé, mais ne peut-on dire qu’en instituant
I’Eucharistie, il s’est lui aussi « apprété un corps » ? Cétait la accomplir son Incarnation dans le
mémorial partagé de sa Passion, et il fondait par la-méme son « corps mystique » qu’est I'Eglise,

par la communion aux Saintes Especes et la communication de Esprit Saint.

Identité substantielle et fragmentation des « aspects »

La notion de présence substantielle par coexistence naturelle permet en outre de com-
prendre comment le Christ peut se trouver tout entier présent dans les formes parcellisées que le
Saint-Sacrement ne peut éviter de prendre, pour pouvoir étre partagé et distribué : les hosties.

« Le corps du Christ se trouve dans ce sacrement a la maniere d’une substance, en 'occur-
rence a la maniére dont une substance comporte des dimensions, et non pas a la manicere des di-
mensions, c’est-a-dire a la maniere dont la grandeur mesurable d’un corps est soumise a la grandeur
mesurable de espace'”’ ». Subtile distinction, dont Thomas a le secret | Avoir des dimensions, pour
une substance, c’est en étre le sujet. Une dimension quant a elle, c’est un aspect sous lequel un étre
est divisible, comme ’est tout corps occupant de I'espace, y compris les « aspects » sacramentaires.
Or la divisibilité de ces derniers n’implique pas celle de la substance qui est leur sujet, car « la nature
d’une substance se trouve tout entiere en n’importe quelle partie des dimensions qu’elle comporte :
la nature de T’air est tout entiére en n’importe quelle partie de lair, et la nature du pain est tout
entiére en n’importe quelle partie du pain'®». Un morceau de pain peut étre coupé en deux, et
donner deux morceaux d’une grandeur et d’un poids deux fois moindres, mais cette division n’af-
fecte en rien I'essence spécifique qui se trouve en chacun d’eux, et fait qu’ils sont 'un et autre des
morceaux de pain.

Thomas en infére que la fraction de ’hostie tenue en main par le célébrant, non plus que la
séparation spatiale des hosties distribuées, n’affectent en rien 'identité substantielle de celui qui
s’est fait leur sujet, moyennant la répétition, par un ministre divinement ordonné a cette fin, de ses
paroles a la Cene. Encore faut-il, pour comprendre et admettre son raisonnement, appliquer a la
personne du Christ ce qu’il dit de « la #ature de la substance » de I'air ou du pain : car celle-ci a 'uni-
versalité d’une essence commune, et aucunement une singularité personnelle. C’est donc seulement
par analogie que le Christ d’une part — qui n’est pas un universel — est identiquement présent tout
entier en chacune des hosties ou parcelles d’hostie ; et que d’autre part 'essence spécifique d’un air

ou d’un pain est présente telle qu’en elle-méme en chacune de leurs parties.

166 He 10, 5. Citation de Ps 40/39, 7.
167 THOMAS D’AQUIN, /oc. ¢it., q. 76, a. 3, c.
168 Thid,

46



Si ces derniéres avaient une forme substantielle qui leur donnait d’étre des individus, leur
division équivaudrait a leur destruction en tant que substances composées. On voit ici toute I'im-
portance des affirmations selon lesquelles ni la Divinité ni ’ame du Christ n’ont avec les « aspects »
eucharistiques un rapport de forme substantielle a substance composée. Le rapport est seulement
ici celui d’'un sujet a des réalités que ce dernier maintient miraculeusement dans I'existence : ce qui
les y maintient, ce n’est plus 'acte d’étre que constitue P'activité structurante d’une forme substan-

tielle'®.

Une mutation méta-physique

Les analyses thomasiennes convergent a faire reconnaitre que la présence substantielle du
Christ dans son sacrement n’est pas d’ordre physique.

Certes, dire que sa substance méme est présente implique que tout ce qui s’y trouve réelle-
ment attaché s’y trouve aussi. Il faut donc admettre que sa « grandeur mesurable » — et le Christ
ressuscité en a une'”’, comme pouvaient lattester les témoins qui 'ont vu, voire touché, apres sa
résurrection — « se trouve tout entiére dans ce sacrement'”' », car « la grandeur mesurable d’un corps
n’est pas réellement (secundum esse) séparable de sa substance'” ». La réponse qui s’impose a Tho-
mas, pour surmonter le paradoxe, a tout jamais incroyable si 'on s’en tient aux données sensibles,
est que « la mutation qui a lieu dans ce sacrement a pour terme immédiat la substance du corps du
Christ, et non point ses dimensions. On le voit a ce que la grandeur mesurable du pain demeure
aprés la consécration : seule sa substance a disparu'” ».

Il n’y a ni agrandissement ni amoindrissement de la taille de hostie. Le corps ressuscité du
Christ ne s’y rend pas physiquement visible, mais la foi le tient pour meétaphysiguement présent :
« Comme la substance du corps du Christ n’est pas réellement dépouillée de sa grandeur mesurable,
ni de ses autres accidents, il s’ensuit que, de par une coexistence réelle, la grandeur mesurable du
corps du Christ et tous ses autres accidents se trouvent réellement dans ce sacrement'™ ». Le Res-
suscité y est présent non pas tel qu’il se trouve au ciel ou il est monté, ou tel qu’il a la puissance de

se manifester corporellement, ainsi qu’il se montra a ses Apotres ; mais parce qu’il est présent en

169 C’est la forme qui, informant la matiere, donne a un étant d’exister effectivement en étant I’étre qu’il est.
Cette effectivité (’évépyeta-*énerguéia d’Aristote) est 'acte d’étre au sens thomasien.

170 « Le corps du Christ n’est pas dans ce sactement d’une maniere qui le délimite, auquel cas il ne se trouverait
pas ailleurs que sur 'autel ou ce sacrement est réalisé (conficitur), alors qu’il est au ciel sous I'aspect qui lui est propre, et
sur beaucoup d’autres autels sous I'aspect du sacrement » (Joe. ¢it., a. 5, ad 1).

7 Thid., a. 4.

172 1bid., Sed c.

173 Jhid., c.

174 Ibid.

47



personne partout ou le Verbe qui est le fond de son étre — son swjer — veut étre matériellement
Z : THA : 175
présent, tout comme il a « habité parmi nous ” ».

Fidele a 'enseignement d’Aristote, Thomas professe que la foi en la présence réelle n’im-
plique pas I'impossible coexistence dans le méme lieu de deux corps, qui plus est de tailles diffé-
rentes : car « la grandeur mesurable du pain » qui « demeure dans ce sacrement », y « est présente
sous son mode propre, a savoir une certaine mensurabilité, tandis que la grandeur mesurable du

corps du Christ ne s’y trouve qu’a la maniére d’une substance'”

». Une personne aimée peut se
trouver présente en imagination, avec ses dimensions propres intentionnellement visées, dans la
conscience de celle qui 'aime : ses dimensions sont la non pas telles qu’en elles-mémes, mais parce
qu’elles sont siennes. Ce que croit et dit la foi, c’est que le Verbe est venu subsister ailleurs qu’en son
lieu céleste, mais sur le mode d’une subsistence réelle et non pas d’une simple figuration. La chose
n’est assurément possible qu’a I'Incréé, tandis qu’elle n’est possible a une créature que sous un
mode tout imaginaire et non substantiel, a la maniére dont 'aimé est présent a 'aimant. Le Verbe
s’attache réellement les Saintes Especes, en conservant — en maintenant dans I’étre — leurs dimen-
sions, comme il s’est attaché ’humanité en Jésus de Nazareth.

La foi croit donc que le Verbe se rend localement présent, sans pour autant que les lieux
ou les paroles consécratoires le rendent présent (les hosties, 1a ou elles sont) imposent des limites
inédites a son corps substantiel de Verbe incarné. Par suite, de méme que la présence locale du
corps du Christ ne consiste pas pour lui a occuper un lieu a la maniére d’un corps naturel, de méme
le mouvement des Saintes Especes n’entraine-t-il aucun changement de son corps glorieux, a tout

jamais immuable, qui est « en repos au ciel'”’

», et qui ne saurait sans contradiction étre a la fois en
repos et en mouvement. La foi donne donc a croire que le Verbe incarné reste substantiellement
immuable, alors méme que les « aspects » qu’il a empruntés a ce qui était du pain sont déplacés, sur
’autel ou a quelque distance.

De méme, la manducation du Saint-Sacrement a pour conséquence que le corps du Christ
ne peut plus étre présent sous les « aspect », des lors que ceux-ci ont été détruits en étant consom-
més. Or ce changement n’affecte que ces derniers, et non pas la substance qui s’en était faite le
sujet, tant qu’ils étaient la : « Le corps du Christ demeure dans ce sacrement non seulement le

lendemain, mais encore durant le temps ultérieur, aussi longtemps que les aspects sacramentaux

demeurent. Lorsqu’ils disparaissent, le corps du Christ cesse d’étre en eux, non pas du fait qu’il en

75 Jn 1, 14.
176 THOMAS D’AQUIN, Joc. cit., 2 et ad 2.
177 Ibid., a. 6, Sed c.

48



dépendrait, mais par la suppression de tout rapport entre le corps du Christ et ces aspects. C’est de
P s P PP pp p p

cette maniére que Dieu cesse d’étre le Seigneur d’une créature qui prend fin'™ ».

Des « accidents qui demeurent » (q. 77)

Des accidents sans sujet 2

C’est finalement la grande question, dés lors que 'on passe, a ’école de Thomas, de I'acte
de foi, qui vise au-dela de ce que les sens peuvent percevoir, a I'explicitation conceptuelle du con-
tenu de cet acte.

Car la permanence des « aspects » — le fait qu’ils demeurent dans le temps qui suit la consé-
cration — est un fait de perception. Ces aspects étaient des accidents de la substance pain (ou vin),
laquelle ne se réduisait a aucun d’eux (taille, couleur, poids, situation, etc.), mais constituait leur
unité réelle et effective — leur existence en acte. Si la substance qui « faisait étre » ces accidents — au
sens non pas ou elle les produisait, mais ou elle leur donnait d’étre, leur conférait une existence
qu’ils ne pouvaient ni ne peuvent avoir a part — disparait, on se trouve exposé a la conséquence
conceptuellement irrecevable que « des accidents demeurent sans sujet dans ce sacrement ». Tho-
mas ne recule pas devant la difficulté'” : « Du fait que la substance du pain et du vin ne demeure

5. Or, si la foi peut bien

pas, il semble que les aspects en question soient dépourvus de sujet
affirmer au-dela de ce que lintelligence peut savoir par elle-méme, elle ne peut pas néanmoins
imposer a l'intelligence un contenu de pensée intrinsequement contradictoire : car la foi serait alors
« vide », comme le dit Paul 2 un autre propos', et il n’y aurait en fait aucun véritable acte de foi,
mais seulement des mots vainement prononcés qui auraient toute 'allure d’'un mensonge, puisqu’ils
ne renverraient a rien de réel.

La transsubstantiation implique que la substance du pain et du vin ne puisse étre le sujet
des Saintes Especes, puisqu’elle n’existe plus en tant que telle. Quant a forme substantielle du pain
ou du vin, elle a disparu avec la substance : c’est dans la cessation de son activité formelle que
consiste la disparition de la substance en tant que telle. De plus, n’étant pas a elle seule substance,

la forme « ne pourrait étre un sujet'™ » : seul un composé de matiére et de forme peut I’étre. Et en

outre, « des accidents de cette sorte ne sont pas dans la substance du corps et du sang du Christ

178 Ibid., ad 3. « Le corps et le sang du Christ demeurent dans ce sacrement aussi longtemps que ces aspects
demeurent numériquement identiques : c’est tel pain et tel vin qui sont consacrés » (loc. cit., q. 77, a. 8, c).

179 Ibid., a. 1, Incipit.

180 Jhid., Sed c.

181 Cf. 1 Co 15, 14.

182 THOMAS D’AQUIN, /oc. cit., c.

49



comme en un sujet : car la substance d’un corps humain ne peut d’aucune maniére étre pourvue de
tels accidents, et il n’est pas non plus possible que le corps du Christ, a ’état glorieux et impassible,
soit altéré au point de recevoir des qualités de cette sorte'™ ».

Thomas ne recule devant aucune des difficultés que son aristotélisme philosophique lui
impose : « Des accidents ne passent pas de sujet en sujet, en sorte quun méme accident numéri-
quement identique qui se trouve d’abord en un sujet se trouve par la suite en un autre'™ ». Par
exemple, la chaleur d’un radiateur peut servir a chauffer I'air d’une piece, mais la chaleur inhérente
a lair réchauffé n’est pas numériquement identique a celle qui se conserve dans le radiateur, les
deux restant réellement distincts, chacun avec son accident a lui, celui du second étant 'effet de
celui du premier : la chaleur de T’air est une autre chaleur que celle du calorifere, quoi qu’il en soit
de leur degré de température.

Difficile des lors pour Thomas de ne pas tirer la conclusion qui pourrait paraitre mettre en
échec sinon la foi, du moins la cohérence de son explicitation conceptuelle. Les « aspects » se pré-
sentent bien comme des « accidents sans sujet » : ils ne peuvent plus avoir, avec la substance qui
les maintient désormais dans I’étre (le « corps du Christ » réellement présent), le rapport d’accident
a substance qu’ils avaient antérieurement dans le pain ou le vin subsistants.

I1 parait donc clair que les « aspects » ne peuvent étre ni les accidents d’une substance qui
n’existe plus, ni ceux d’une substance qu’ils ne pourraient aucunement modifier. Leur permanence
visible doit donc étre mise au compte d’autre chose que la capacité qu’a une substance créée de
conférer son étre a des accidents qui ne peuvent subsister par eux-mémes et en eux-meémes : « que
des accidents demeurent dans ce sacrement sans sujet peut assurément ¢tre un effet de la puissance
divine. Car, du fait qu’un effet dépend plus de sa cause premiere que d’une cause seconde, Dieu,
qui est la cause premicre de la substance et de 'accident, peut, par sa puissance infinie, maintenir
dans P’étre un accident malgré la suppression de la substance par laquelle il était maintenu dans
I’étre comme par sa cause propre'™ ».

Pour donner du crédit a sa conclusion, Thomas n’hésite pas a rapprocher le mystere de
I'Eucharistie de celui de I'Incarnation : « C’est de cette manicre que [Dieu] peut aussi produire
d’autres effets de causes naturelles en ’'absence de celles-ci, ainsi quun corps humain fut formé au
ventre de la Vierge sans semence mile'™ ».

On ne peut donc, selon Thomas, mettre la permanence visible des « aspects » sacramen-

taires qu’au compte de la puissance créatrice que le Verbe incarné partage en toute unité avec le

183 Tbid.
184 Tbid.
185 Ibid.
186 Tbid.

50



Pere et 'Esprit. Non pas toutefois en ce sens qu’il y aurait ici une production ex nzhilo de quoi que
ce soit, mais au sens ou le fazre-éfre qui est a la racine (divine) de I’étre de toute créature change du
tout au tout, des lors que c’est 'Incréé lui-méme qui en vient a exercer cet étre, d’une manicre qui
n’a rien d’un processus physique : « Méme s’il est conforme a la loi de nature qu’un accident soit
inhérent a un sujet, c’est par une raison spéciale, de I'ordre de la grace, que des accidents sont dans
ce sacrement sans sujet’’ ».

On pourrait peut-étre objecter que patler d’ « accidents sans sujet » revient a dire que les
réalités ainsi désignées ne sont plus des accidents a proprement parler, puisqu’elles ne tiennent plus
I'étre d’aucune substance qu’elles pourraient modifier. Thomas n’en justifie pas moins leur dési-
gnation déja traditionnelle, et destinée a le rester : « Dans ce sacrement, il n’est pas donné a des
accidents d’étre sans sujet en vertu de leur essence, mais de par la puissance divine qui les sous-
tend. Ils ne cessent pas pour autant d’¢tre des accidents, car la définition de I'accident leur est
toujours applicable, tandis que celle de la substance ne I'est pas'® ». Par définition, un accident est
ce qui ne peut subsister, mais seulement exister en autre chose, de quoi il tient d’étre. Or les « as-
pects » eucharistiques ne tiennent pas I’étre d’eux-mémes apres plus qu’avant la consécration : ils
ne continuent d’étre — sans étre les accidents d’un pain ou d’un vin substantiels — que par la venue
en présence invisible du Verbe incarné. La définition de I'accident peut donc leur étre appliquée, et
leur permanence visible est autre chose quune subsistence a proprement parler : ils ne subsistent
qu’au sens ou ils continuent d’étre visibles, mais point au sens ou leur étre d’accidents serait devenu

substantiel.

Un accident sujet ¢

La difficulté est manifestement si grande qu’elle parait amener Thomas a se contredire, ce
qui n’est vraiment pas dans ses habitudes | Car apres avoir énergiquement défendu I'idée que les
« aspects » sont des accidents que la puissance divine peut maintenir sans sujet dans Pexistence, il
en vient a affirmer tout aussi résolument que « c’est la grandeur mesurable qui est le sujet des
accidents qui demeurent dans ce sacrement'® », comme s’il fallait absolument leur trouver un sujet,
parce qu’il est par trop inconcevable qu’ils n’en aient pas. Une interprétation minimaliste, atténuant
Iimpression d’une contradiction irrémédiable, consisterait a dire — mais ce n’est pas ce que dit
Thomas —. que la « grandeur mesurable », c’est-a-dire 'occupation dun certain espace, #ent lieu ici

de sujet, soit de réalité sous-jacente aux données sensibles.

187 Thid., ad 1.
188 Thid., ad 2.
189 Jbid., a. 2, Sed c.

51



La présence d’une telle grandeur est elle-méme une donnée sensible, mais il faut lui recon-
naitre en outre une sorte de préséance sur les autres aspects accidentels, car « la grandeur mesurable
est le premier ordonnancement (dispositio) de la matiere' ». Elle leur est en effet présupposée, au
sens ou il ne peut y avoir de couleur que d’une surface colorée. Les accidents de cette sorte (couleur,
poids, densité, etc.) peuvent varier, mais le fait qu’ils occupent un espace est toujours présent au
sein de leur variété. La grandeur ou spatialité est ainsi uz méme qui demenre quoi qu’il en soit de la
variation des accidents'' : « Du fait que, au retrait du sujet, les accidents demeurent selon ’étre
qu’ils avaient auparavant, il s’ensuit que tous les accidents continuent d’avoir la grandeur mesurable
pour base (remanent fundata super quantitatem dimensivam)'* ».

La spatialité est aussi ce qui permet aux « aspects » sacramentaires d’étre zdividués, c’est-a-
dire d’étre des réalités singulieres visiblement distinctes les unes des autres, telles les hosties. C’est
en effet toujours dans I'espace que ces réalités se présentent a part les unes des autres. C’est vrai
aussi des parties de la grande hostie, aptés sa « fraction'” » par le célébrant : le Verbe incarné s’en
trouve singulierement présent en chacun des fragments, comme en chacune des hosties.

D’une maniere générale, des accidents sont individués en tant qu’ils appartiennent a une
substance, dont le propre est d’exister singulierement distinctement du reste’™ : C’est la subsistence
de la substance — son acte propre d’étre — qui singularise les accidents qui sont les siens. Dés lors que
la substance du pain a disparu, ce n’est plus elle qui peut individuer, par son acte d’étre, les accidents
que sont les « aspects ». Reste alors que le principe de leur singularisation soit ce qui les rend sépa-
rables : « Le sujet étant le principe de I'individuation des accidents, il faut que ce qui est posé comme
sujet de certains accidents soit en quelque maniére principe d’individuation », et cela ameéne a re-

connaitre que « le principe de I'individuation est la grandeur mesurable!'”

», laquelle peut des lors,
a ce titre et bien qu’elle n’ait rien ni d’une substance ni d’une forme substantielle, étre considérée

comme le sujet et comme le point d’ancrage des autres accidents.

Des accidents d'accident ¢
11 faut bien parler d” « autres accidents », car la grandeur mesurable, tout sujet qu’elle est, en
est un. Thomas se pousse lui-méme dans ses retranchements en faisant dire au trésor des termes

qu’il emprunte a Aristote plus et autre chose que ce que celui-ci admettait.

190 Tbid.

191 C’est 1a ce qui portera en son temps Descartes, dans la 5¢m¢ de ses Méditations métaphysiques, a identifier
« Pessence des choses matérielles » a ’ézendne, et a substantifier celle-ci, en déniant toute réalité aux formes substantielles
de la scolastique aristotélicienne.

192 THOMAS D’AQUIN, Zbid.

193 Ibid., a. 7.

194 Tel est le sens premier de 'ovoio (*oussia) atistotélicienne.

195 Jbid., a. 2, c.

52



La définition aristotélicienne de I'accident avait en effet pour conséquence évidente qu’ « il

[y . RN . . .o
196y, car cela reviendrait a faire de ’accident une substance. Mais il n’en

n’y pas d’accident d’accident
est pas moins vrai que certains accidents sont présupposés a d’autres, et en cela analogue aux subs-
tances qui sont les vrais sujets, comme la quantité qu’est la grandeur est présupposée a la qualité
qu’est la couleur : « Dans la mesure ou il existe en autre chose, un accident peut étre dit le sujet
d’un autre, s’il en est un qui est recu dans un sujet par la médiation de l'autre : la surface est dite en
ce sens étre le sujet de la couleur'”” ». Thomas en infére que lintervention non naturelle de la puis-
sance divine dans la transsubstantiation ne contrevient pas a 'impossibilité pour un accident d’étre
un sujet comme P'est une substance, car « lorsque la puissance divine donne a un accident d’étre
par soi, il peut aussi étre par soi le sujet d’un autre accident'” ». On peut dire des « aspect » trans-
substantiés qu’a leur mani¢re — non substantielle | — ils sont par soi, car « bien que leur sujet ne
demeure pas, n’en demeure pas moins I’étre qu’avaient dans ce sujet les accidents de cette sorte'” » :

ils continuent d’étre tels qu’ils étaient, sans le devoir désormais a la substance qui a disparu.

Cela explique pour Thomas que les « aspects » sacramentaires conservent leurs propriétés

200 201
0 0 »

physiques, comme de pouvoir « noutrir™" », ou étre « brisés : « I’action d’une forme acciden-
telle dépend de celle de la forme substantielle autant que I’étre de I'accident dépend de celui de la
substance. Pour autant, de méme que la puissance divine donne aux aspects sacramentaux de pou-
voir exister sans la substance, de méme leur donne-t-elle de pouvoir agir sans la forme substantielle,
par la puissance de Dieu, de qui dépend, comme de 'agent premier, ’action de n’importe quelle
forme, qu’elle soit substantielle ou accidentelle™” ».

11 faut aussi attribuer a un processus physique — une digestion tout ce qu’il y a de plus naturel
— la « corruption » des « aspects » sacramentaires, qui a pour conséquence que le vrai Corps du
Christ, soit le Verbe incarné en personne, cesse d’étre présent comme il I’était au moment ou le
Saint-Sacrement a été distribué et ingéré : « S’il se produit un changement qui ett été assez impor-
tant pour corrompre la substance du pain ou du vin », telle la dissolution des « aspects » au cours
de leur digestion, « le corps et le sang du Christ ne demeurent pas dans ce sacrement™” ». La des-

truction des « aspects » entraine tres logiquement la cessation du lien que la consécration avait ins-

taurée entre eux et la présence substantielle du Christ.

196 Thid., 1.

197 Ibid. ad 1. Cf. p. cit., 1 Partie, q. 77, a. 7, ad 2.
198 Op. cit., 3¢me Partie, q. 77, a. 2, ad 1.

199 1bid., a. 4, c.

200 Thid., a. 6.

201 Thid., a. 7.

202 Thid., a. 3, ad 2.

203 Ihid., a. 4, c.

53



Trans- et non pas con- substantiation

Les efforts impressionnants de Thomas en vue d’assurer a la notion, déja passée en dogme,
de transsubstantiation une formulation et une explicitation cohérentes, le conduisent a énoncer,
mais comme en passant, une affirmation qui pourrait apparaitre, eu égard a ’histoire ultérieure de
la dogmatique et de la théologie, comme un aboutissement majeur et décisif : « Tant que demeurent
les aspects du pain et du vin, le corps et le sang du Christ demeurent, sans étre ensemble dans ce
sacrement avec la substance du pain et du vin®* ».

Ce qui se trouve écarté par la, c’est ce qui par la suite, notamment apres la Réforme luthé-
rienne, et a titre de substitut d’une transsubstantiation tenue pour inintelligible, s’appellera consubs-
tantiation. Ce terme signifie que la substance du pain et du vin demeure apres leur consécration,
mais étroitement unie a celle du Verbe incarné, lequel a choisi de se rendre substantiellement pré-
sent la ou ce pain et ce vin se trouvent. Selon la doctrine de la consubstantiation, le Saint-Sacrement
est encore du pain, ainsi que nos sens nous le donnent a penser, alors méme qu’il est axussi le Corps
du Christ™.

Nul doute que Thomas, comme plus d’un Pere antérieur, ait pris a certains égards au pied
de la lettre les mots de son Seigneur a la Cene. De fait, d’aprées ce que nous en ont rapporté ses

témoins oculaires, il n’a pas dit : « Ce pain est aussi mon corps », mais bien : « Ceci est mon corps ».

204 « Manentibus speciebus panis et vini, manet corpus et sanguis Christi, quae non sunt simul cum substantia panis et vini in
hoe sacramento » (ibid., a. 5, c). C’est moi qui souligne.

205 Ia consubstantiation est une doctrine de la « présence réelle », qui ne réduit pas celle-ci a la présence
promise par Jésus a ceux qui seraient « réunis en son nom » (Mt 18, 20).

54



Interrogations

55



56



A suivre Thomas d’Aquin avec la loyauté exemplaire dont il fait preuve dans I'examen des
problémes, on peut en arriver paradoxalement a se demander si le terme de #ranssubstantiation est le
plus approprié pour exprimer le fond du mystere eucharistique, ou du moins — si cette mise en
question parait trop provocante eu égard aux définitions dogmatiques — de quelle maniére il con-
vient de comprendre la notion ainsi désignée pour lui trouver la cohérence que les analyses de
Thomas voulaient garantir.

Il n’a, on I’a vu, reculé devant aucune des difficultés que présentait a ses yeux, compte tenu
de multiples objections qu’il rencontrait dans son héritage théologique, l'interprétation du dogme
eucharistique. On peut voir 1a un encouragement a questionner avec la méme audace que lui a
propos de ses propres theses, et peut-étre est-ce la le bon moyen, dont il donna ’exemple dans son
exploitation tout a fait originale de I'aristotélisme, d’apercevoir en quoi celle-ci donnait de quoi

penser au plus profond I'irruption du Verbe incarné dans son Saint Sacrement.

A propos de la subsistence

L excistence substantielle

En quoti le pain (ou le vin) est-il substance ? Subsister, on I’a dit, c’est exister distinctement
avec une essence propre et spécifique. La substantialité matérielle n’implique pas I'individualité,
tandis que celle-ci est une forme de subsistence matérielle. Un pain ou un caillou coupé en deux
donne deux pains ou deux cailloux, soit les mémes choses aux dimensions pres. Ce qui est subs-
tantiel la-dedans, c’est le pain en tant que tel, non pas les morceaux de pain, qui sont des singuliers
matériels, mais non pas des /ndividus. L'individualité est un caractere toujours substantiel. Le propre
de l'individu, c’est de ne pouvoir subsister comme tel en étant divisé. La ou il y a substantialité,
mais non point individualité, la division ne met pas fin a la subsistence.

La forme substantielle du pain est ce qui le distingue, en tant que pain, de tout le reste, et
plus prochainement des autres maniéeres de composer les méme éléments constitutifs : pates, sablés,
viennoiseries, etc. Le pain est un produit artificiel, dont la production ne consiste pas a imposer
manuellement ou mécaniquement un ordre a des matériaux, mais a tirer parti des propriétés natu-
relles de matériaux d’origine végétale, moyennant celles de I’eau et du feu. Les avancées théoriques
de la chimie organique ne changent rien sur le fond : car les atomes et les molécules qui composent
le pain ne subsistent plus a I’état séparé, mais sont réorganisés de la maniere spécifique qui distingue

le pain en tant que tel de 'ensemble des autres réalités.

57



Le pain est substance en tant que maticre structurée par une forme qui le distingue spécifi-
quement du reste. C’est la forme qui donne a cette maticre d’étre du pain, quand la matiere lui
donne, elle, d’¢tre 7/ pain, ou tel morcean de pain. Le pain est une réalité créée en ce qu’il est composé
de matériaux créés, réorganisés par la mise en ceuvre de leurs propriétés naturelles, moyennant des
causalités physiques appropriées. La forme substantielle donne au pain sa subsistence de pain, mais
elle ne fait pas exister la maticre qu’elle informe, laquelle peut subsister sous d’autres formes. Les
« aspects (species) » eucharistiques demeurent avec 'organisation physique qu’ils tenaient de la forme
substantielle du pain, et ils ne sont pas réorganisés formellement par la transsubstantiation : les
« accidents » qui donnaient a voir une substance, physiquement distincte en tant que pazn, devien-
nent des accidents d’autre chose.

On pourrait se demander si le miracle de Cana offre un exemple de transsubstantiation,
dans la mesure ou de P'eau y a été changée en vin. La question est alors de savoir si I'eau et le vin
peuvent étre considérées comme des substances possédant chacune sa propre forme substantielle.
En fait, s’il est vrai que du vin n’est pas de 'eau, le vin n’est jamais qu’'un mélange dont 85 a 90%
sont de 'eau. Un mélange n’est pas comme tel substantiel : seuls ses éléments le sont. C’est donc a
peine si, a Cana, il s’opere une véritable transformation, c’est-a-dire un changement de formze, en
I’entendant de la forme substantielle. Il y a bien un changement d’é#a#, qui fait advenir autre chose
que ce qui était présent au départ. Mais, en I'occurrence, le miracle consistait, semble-t-il, a ¢réerles
éléments inexistants dans ’eau initiale, lesquels devaient étre mélés a celle-ci pour que I'on puisse
gouter du vin (et du bon !). Il s’agit Ia du mélange de deux réalités ¢rédes, quand la transsubstantiation
eucharistique consiste en ce que I'Ineréé se rend substantiellement présent en ce qui était et demeure

du créé, sous les « aspects » ou accidents de celui-ci.

Des accidents penvent-ils subsister ?

« Cest de fagon miraculeuse qu’ils [les accidents] subsistent a la maniére d’une substance (-
racilose subsistunt per modum substantiae) », soit « substantiellement™ » : dans les termes ici utilisés par
Thomas, les « aspects (species) » sont des accidents qui subsistent, ce qui contrevient évidemment a
I'ordre naturel autant qu’a la logique. Reste a comprendre qu’ils ne tiennent plus leur étre de la
substance créée dont ils étaient les modifications®’, mais directement du Verbe divin : ce qui s’est
effacé, c’est le caractere de créature en tant que relation ontologique du créé a 'Incréé. Cette relation
n’est de Pordre ni de I'essence qui spécifie la substance, ni des accidents de celle-ci, mais de son acte

d’étre, exprimé par le sens absolu du verbe érre, qu’Aristote déclarait irréductible a toutes ses

206 THOMAS D’AQUIN, Sommze de théologie, 35 Partie, q. 76, a. 5, ad 2.
207 « Fruits de la terre et du travail des humains » dit ’Offertoire du missel de Paul VI.

58



significations de type attributif. Ce que la foi professe, C’est que ce qui appartenaif™ au pain appat-
tient désormais au Verbe, qui se trouve réellement et tout entier la ou antérieurement il y avait du
pain.

Ce qui est a penser, c’est que des accidents soient le #éme qui demeure, dans une mutation

2 Ces accidents sont bien ce par quoi le pain est

qui est la substitution d’une substance a une autre
reconnaissable aux sens”"". Ils n’en sont pas moins réels en soi, et irréductibles aux effets sensibles
dont ils sont la cause, moyennant une information des facultés sensorielles, et la conformité entre
cette information et la réalité qui la produit. La question est donc : qu’est-ce qui confere leur réalité
et leur capacité active aux accidents du pain, si ce n’est la forme d’organisation spécifique du pain,
de qui lesdits accidents tiennent leur couleur, leur saveur, leur poids, leur solidité ou liquidité, etc. ?
La forme est I'acte du composé en tant que tel, tout comme I"ame est acte d’'un composé naturel-
lement apte a vivre*'! : le composé subsiste pour autant que sa forme, structurant ses matiéres, lui
donne d’exister en acte comme I’étre qu’il est. Dire que la forme substantielle du pain a disparu
sans pourtant étre anéantie, réduite a rien*'’, ne revient-il pas a dire que I'organisation des éléments
demeure, sans qu’elle soit encore I'effet du principe formel qui faisait exister en acte le composé
initial (pain ou vin) ?

Sl y a transsubstantiation (laquelle, instantanée et non pas progressive, apparait bien
comme la substitution d'une substance a une autre), c’est que la forme substantielle de la substance
initiale cesse d’étre, sur le plan de Iessence, le principe d’étre de ce qui reste de cette substance : ce
que celle-ci était moyennant le role structurant de sa forme (croute, mie, mout, etc.) se trouve
maintenu dans Pexistence par un acte d’étre substantiel autre que celui de son sujet initial. Comment
des lors éviter de passer du plan de 'essence a celui de 'acte d’étre (Uactus essend: ou existence) pour
poser la question de savoir ce qui fait subsister les réalités que les sens continuent de percevoir et
d’identifier ? La subsistence réelle de ces réalités est absolument nécessaire a la véracité de 'acte de
foi. Il faut donc remonter de explication de la subsistence sur le plan de I'essence (moyennant les
causalités conjuguées de la forme et de la matiere), a son explication sur le plan de Pexistence.

L’essence des substances naturelles étant commune a plusieurs, il faut la tenir pour réelle-

ment distincte de Pexistence de chacune : autre chose est Pessence cheval, et autre Pexistence de

208 Aristote recourt au verbe vmopyeiv (*hyparkhein) pour signifier appartenance d’un prédicat, essentiel ou
accidentel, a un sujet. On parle aussi d’inbhérence du prédicat au sujet.

209 Cf. THOMAS D’AQUIN, 7bid., q. 75, a. 8.

210 Cf. jbid., a. 6 ad 3.

211 Cf. ibid., a. 6. Thomas renvoie 2 la définition de Pame, au 2¢me livre sur L’ Ame d’Aristote, comme « forme
d’un corps naturel ayant la vie en puissance (eidog oopatog puonod duvdpet Lwny &yovtog — *eidos somatos physikou dynamer
g0én ékhbontos) », ou « actualisation primordiale d’un organisme naturel (dvtekéyeto 1| TEWTY COUATOS PLOHOD BEYOVIUOD —
*éntélékhéia he prote sématos physikou organikou) » (ARISTOTE, L’/lAmeJ L. 11, ch. 1, 4122 20-21 et 412b 5-6).

212 Cf. ibid., a. 3.

59



213

Bucéphale*” ou de Jappeloup®, la premiére n’ayant pas cessé d’étre a la disparition de ces derniers.
Aucune des substances de cette sorte n’existe donc par essence, et chacune ne peut en conséquence
exister que comme effet d’une cause prochaine qui la fasse exister. Elle requiert en outre, en der-
niére instance, une cause d’existence en qui I’essence et Pexistence ne fassent quun, qui pour autant
ne puisse étre qu’unique, et puisse étre comme telle cause d’existence pour tout le reste””.

Pour la substance naturelle, plus fondamentalement que d’étre actuée par sa forme, subsis-
ter revient a ézre ¢réé : ’Acte pur incréé fait subsister le créé en lui conférant sa subsistence propre
d’étre créé, laquelle distingue celui-ci, ontologiquement et radicalement, de I'Incréé. La transsubs-
tantiation peut donc logiquement étre considérée comme Ia suppression de cette distinc-
tion, non pas sur le plan de Pessence (car Dieu ne devient pas du pain), mais sur le plan de
Pexistence et de Ia dépendance dans Pétre. Qui peut le plus peut le moins : le Créateur — qui
est le seul, comme étre absolu, a pouvoir faire exister ce qui n’est pas lui — a nécessairement le
pouvoir de soutenir lui-méme dans I'étre (’existence avec une essence quelconque) sans avoir be-

soin, si 'on peut dire, d’une « délégation de subsistence ».

« Ré-incarnation » du Verbe ?

La transsubstantiation : une forme d’union hypostatique 2

Le rapprochement avec 'union hypostatique du Verbe incarné parait s’imposer ici, puisque
C’est bien de celui-ci qu’il s’agit, dans son éternité et dans son incorporation. Dans 'union hypos-
tatique, il 0’y a pas de confusion des natures divine et humaine®"®, dont I'unique sujet est la « per-
sonne » ou ustance’’’ divine du Verbe : le Verbe qui es# Dien, dans sa relation au Pére et 2 'Esprit,
se fait le sujet de P’humanité créée du Christ. Celle-ci est une réalité substantielle en ce que I'ame de
Jésus informe la matiere de son corps, mais cette substance ne subsiste — n’est soutenue dans /'étre —
que par la subsistence méme du Verbe incréé, et non pas par la création d’un sujet créé : le « seul

Seigneur, Jésus-Christ », que le Credo confesse, est « engendré, non pas créé ». « Le Verbe s’est fait™*

213 Nom du cheval d’Alexandre le Grand.

214 Cheval champion de saut d’obstacles, médaillé d’or aux Jeux olympiques de Séoul en 1988.

215 Cf. gp.cit., 1% Partie, q. 3, a. 4.

216 Voir la ‘Définition’ incluse dans le Symbole de Chalcédoine (DS, n° 301).

217 Ce terme peut servir a traduire le grec Yndotacg (*hypostassis), dont le strict équivalent, en latin, est substantia.
Or ce dernier sert a désigner I'essence divine subsistante dans son unicité, tandis que le terme grec sert a désigner les
« Personnes » divines dans leur triplicité. Faute par conséquent de pouvoir recourir, en francais, au terme « substance »,
on peut préférer utiliser celui d” « instance », qui a 'avantage de connoter Iintériorité des Personnes a 'unique essence
de la Divinité.

218 On peut traduire aussi : « a été chair », car le latin factum est, du verbe freri, traduit I'aoriste grec éyéveto
(*éguéncto) — du verbe yiyvopou (¥guignomai), auquel le verbe « étre » en grec — elvou (*einai) — emprunte ses temps passés.

60



chair » : la Parole éternelle du Pere a fait sienne ’humanité charnelle de Jésus, lequel est « vrai Dieu
et vrai homme », parce qu’en lui la divine Parole s’est faite sujet de '’humanité, sans que sa réalité
éternelle en soit aucunement affectée. Le sujet de étre-homme, en Jésus, c’est le Verbe, en sorte
que le Verbe est vraiment homme, et Jésus vraiment Dieu : en lui — moyennant une union qui ne
transforme ni la divinité en humanité, ni ’lhumanité en divinité — ’humanité est devenue attribuable
a Dieu, en méme temps que la divinité est devenue attribuable 2 un homme, parce que la seconde
fait toute la réalité de celui qui s’est fait, dans le Christ, sujet de son humanité.

On voit bien qu’étre sujet prend nécessairement un autre sens, suivant que I'on parle de
I'incarnation du Verbe, ou qu’on entende I'expression soit au sens logique de I'attribution d’un
prédicat, soit au sens réel de I'inhérence d’une maniere d’étre, essentielle ou accidentelle, a un étre
singulier subsistant.

Par 'Incarnation, Dieu est né homme : sans étre changé en homme, il a fait siens les prédi-
cats de ’humanité. Dans I’Eucharistie, il fait siens les aspects du pain sans étre changé en pain.
« Ceci est mon corps» : c’est moi qui suis la, comme je I’étais en Jésus, non pas seulement comme
exercant ma puissance créatrice — soit a la maniere dont une cause est présente a son effet — mais
personnellement, 7z persona. Dieu est bien présent toujours et partout, mais pas au point d’étre vu
et touché en personné” ; pas au point de se donner a voir et a toucher intimement, jusqu’a cette
forme d’intimité qu’est I’assimilation par contact buccal et digestion, d’une intimité physique qui
est a la fois le signe et le vecteur de I'intimité spirituelle. C’est pourquoi il faut accéder saintement
au « saint Mystere », faute de quoi on inflige au Verbe qui se livre un déchirant divorce entre, d’une
part, son assimilation physique, et d’autre part 'impossibilité de sa réception en I'esprit qui lui reste
fermé*.

Le Verbe ne se fait pas plus pain qu’il n’a transformé Dieu en homme en s’incarnant. L’hu-
manité peut étre considérée comme un « accident » du Verbe au sens ou «la chair lui est adve-
nue*' » de par sa propre volonté de se I'unir, sans qu’elle le modifie, ni que cette union modifie
formellement ’humanité dans ce qui la définit spécifiquement. Il faut bien penser que le Verbe s’est
fait sujet de ’humanité en Jésus, ou plutot : de homme Jésus, en sorte qu’il n’y ait pas en Jésus d’autre
sujet que le Verbe, alors méme qu’il s’y trouve tous les caracteres d’une subjectivité humaine, aux

plans tout a la fois physique, biologique, et psychologique.

29Cf.1]Jn1,1-2.

220 Cf. Ap 3, 20-22 : « Voici que je me tiens a la porte et que je frappe. Si quelqu’un entend ma voix et ouvre
sa porte, j’entrerai chez lui, je dinerai avec lui, et lui avec moi. ».

221 Cest le sens de expression : O Moyog ool éyéveto (¥ho logos sarx éguénéto) — 1 erbum caro factum est.

61



11 faut donc bien distinguer le sujet et ce dont il est le suje™, pour penser d’une part I'assomption
d’une nature créée (subsistant individuellement) par le sujet incréé, d’autre part la substitution du

sujet incréé a une substance créée.

Subsistence créée et subsistence incréée

Le rapprochement de 'union hypostatique et de ’Eucharistie doit conduire a approfondir
la compréhension de ce que c’est pour une substance que d’éfre sujet, et, corrélativement, ce que
C’est que d’étre un « accident ».

Les « aspects » sont des « accidents qui demeurent ». Mais accidents de quoi ? Ou autrement
dit : quel est leur sujet ? Ils étaient des attributs sensibles de la substance pazn, qui n’est plus leur
sujet apres la consécration : le corps du Christ s’est réellement et substantiellement substitué au

pain substantiel. Pourquoi dés lors nier, comme Thomas dans sa question 76>

, que la substance
du corps du Christ soit le sujet des accidents, et parmi eux de la « grandeur mesurable (quantitas
dimensiva) » qui se laisse voir dans le sacrement ? Comme accidents de la substance pazn, ils faisaient
corps avec elle, puisqu’un accident n’a pas d’existence séparément de la substance qui est son sujet :
pour ’hostie non consacrée, avoir telle taille, tel poids et telle couleur, étre en tel endroit, etc., font
partie d’elle, sa substance ne s’en distinguant que par son acte propre d’exister absolument, avec
telle essence, quand celle-ci et ses accidents n’ont pas d’autre existence que celle de la substance qui
est leur sujet.

Reste a comprendre que ce qui désormais sous-tend les « aspects » accidentels n’est pas leur
sujet a la maniere dont I’était la substance pazn avant sa consécration. Qu’y a-t-il de la réalité du
corps du Christ dans ’hostie consacrée ? Non pas son corps tel qu’il est au Ciel, ou tel qu’il trouvait
a se manifester a ses plus proches fidéles apres la Résurrection : ce corps est ailleurs que sur autel,
et il est toute la réalité du Verbe incarné, lequel s’est fait sujet de ’'humanité du Christ sur le plan
existentiel, sans que sa divinité immuable ait été en rien transformée en humanité. Ainsi ’humanité
a-t-elle été unie a la divinité ; elle n’a pas modifié la divinité comme un accident modifie une subs-
tance, ou comme sa couleur et sa taille modifient le pain de 'hostie. Il n’y a qu’un seul sujet dans
le Christ, et ce sujet est divin, subsistant en Dieu en relation avec les deux autres « personnes™ ».
Autrement dit, il n’y a pas de sujet créé dans le Christ, quand méme son humanité individuée —
I’homme qu’il a été hic et nunc — fut et demeure une créature : il y a une « personnalité » humaine de
Jésus, mais la « personne » qui est son sujet n’est pas une créature. En Jésus, le Verbe s’unit ce qu’il

crée : éternellement, le Verbe ez Dieu comme Connaissance-et-Parole intérieure a Dieu ;

222 I ’essence et les accidents, moyennant, chez les étres naturels, la composition de matiére et de forme.
23,5, c.
224 Voir MICHEL NODE-LANGLOIS, La Trinité (éd. Saint-Léger 2025).

62



historiquement, il ##* homme, et le demeure perpétuellement a partir de I'instant historique de
q , > perp p q

son Incarnation (le fiat de Marie®™).

*"» 1 au seuil de la pire expérience de finitude, Jésus se

« Avant qu’Abraham fht, JE SUIS
désigne hic et nunc comme étant lui-méme ’Eternel. La Passion ne peut affecter Pimpassibilité divine,
qui fait de la création et de la rédemption des ceuvres de pure grace amoureuse : il faut étre impas-
sible pour aimer de fagon absolument gratuite. L.a Divinité a voulu faire siennes des qui #e peuvent
Paffecter (sauf a ce qu’elle ne soit pas I’Absolu), et les faire siennes au plus intime, d’une intimité
qui n’est pas d’ordre psycho-affectif, mais ontologique. Le Verbe fait sienne la détresse humaine
de Jésus, sans que la volonté créée qui la souffre brise en rien son union « hypostatique » avec la
volonté incréée. Dieu se fait, d’'une maniere suprémement intime, la victime de la violence humaine
qu’il veut rédimer, non pas pour se faire souffrir, mais pour y étre présent aussi intimément qu’il
est possible : « Tu ne voulais ni sacrifice ni offrande, mais tu m’as apprété un corps™ ».

Le corps divinement apprété de IIncarnation — Jésus de Nazareth — s’est lui-méme apprété
un corps « eucharistique » : celui du « sacrifice d’action de graces™ » réclamé par les Psaumes. Le
Verbe qui est le sujet incréé de ’humanité substantielle de Jésus se fait sujet incréé du corps eucha-
ristique, en s’unissant ce qui subsistait auparavant en tant que pain. Cette préexistence créée du
pain fait la différence entre la transsubstantiation et 'union hypostatique : car a aucun moment
I’humanité concrete de Jésus — sa substantialité humaine — n’a existé sans que le Verbe incréé — et

non pas un sujet créé — fit le sujet qui la soutenait dans ’étre.

Accidents 2

Par I'Incarnation, Dieu a été homme : sans étre changé en homme, il a fait siens les prédicats
de ’humanité. Dans ’Eucharistie, il fait siens les aspects du pain sans étre changé en pain. « Ceci est
mon corps » : c’est moi, Dieu, qui suis la, comme je Iétais en Jésus, non pas seulement comme exer-
¢ant ma puissance créatrice, soit comme une cause est présente a son effet, mais personnellement,
in persona. Dieu est bien présent toujours et partout, mais pas au point d’étre vu et « touché®’ » en
personne ; pas au point de se donner a voir et a toucher intimement, jusqu’a cette forme d’intimité

qu’est I'assimilation par contact buccal et digestion. L’intimité physique est a la fois le signe et le

vecteur de I'intimité spirituelle — d’ou la nécessité d’accéder saintement au « saint Mystere ».

225 Clest le sens de Paoriste éyéveto (éguéndéto).

226 Cf. Lc 1, 38.

227Jn 8, 58.

228 He 10, 5.

29 Ps 51/50, 14 ; 107/106, 22 ; 116/114-115, 17.
201 n1,1-2.

63



Lorsque le Christ se rend substantiellement (corporellement) présent en ce qui conserve
l'aspect d’un pain, cette substitution de substances ne produit aucun effet formel sur la réalité qui était
substantiellement du pain, et qui se trouve devenue tout autre chose. La conservation des « acci-
dents » signifie que ce qui était auparavant un effet de la forme substantielle du pain demeure tel ; mais
ce qui le sous-tend désormais dans I’étre n’y produit aucune #ransformation, et ne joue donc pas a
son égard le role d’une forme substantielle exercant sa causalité propre.

En quel sens s’agit-il dés lors d’accidents ? Les accidents qualifient la substance au sens
large du terme de gualification™" . 1ls se prédiquent de la substance 1°¢ ('individu) tout autant que la
substance 2% (essence), mais sans se confondre avec celle-ci, car elle demeure identique quand les
accidents changent. L’essence est toujours sous-jacente aux accidents : telle est la raison pour la-
quelle on peut la dénommer du méme terme que la substance 1%, bien que celle-ci soit le non-
attribuable présupposé a toute attribution, tandis que la substance 2% est un prédicat a##ribuable. Les
accidents sont ainsi des modifications ou manicres d’étre du sujet premier, spécifié par son essence,
modifications qui ne modifient pas I’essence elle-méme, mais sont rendues possibles par elle.

Reste a savoir en quoi les « accidents qui demeurent » demeurent des accidents. Car le Verbe
incréé qui se rend présent en eux, et se montre a travers eux, n’en est en rien modifié, et 'essence
pain qui, envisagée dans sa substantialité, leur était antérieurement sous-jacente ne devient aucune-
ment celle du Verbe. Les « accidents » que sont censés étre les « aspects » sacramentaires ne peuvent
donc étre des accidents ni de la substance pain qui n’existe plus, ni du Verbe éternel, qu’ils ne

sauraient modifier comme ils modifiaient antérieurement ladite substance.

231 C’est en ce sens que la grammaire francaise parle d’adjectifs gualificatifs, lesquels peuvent signifier toute
sorte d’attributs, par-dela le sens restreint que le terme de gualité recoit dans les Catégories d’Aristote, par opposition aux
autres termes catégoriels que sont la guantité, 1a relation, etc.

64



Réflexion finale

65



66



« Mon corps »

SiPon dit que le Saint-Sacrement n’est plus du pain subsistant, mais réellement le corps du
Christ, le sens de cette affirmation requiert que 'on explicite autant qu’il est possible ce gu'est ce
corps, le corps de celui qui fut tout uniment « vrai Dieu et vrai homme™” ».

I’humanité et la divinité du Christ ne sauraient étre confondues. Si le corps humain du
Christ est divin, ce n’est pas parce que Dieu pourrait étre ou devenir — chose impossible | — une
réalité corporelle, mais parce que le sujet qui exerce 'acte d’exister de ce corps n’est autre que Dieu,
en la personne de son Verbe.

Reste que ce corps ne peut étre humain que parce qu’il est constitué substantiellement,
structurellement, par une ame rationnelle qui lui confére toutes les propriétés spécifiques de I’hu-
manité. De par son ame, Jésus est substantiellement un membre de 'espece humaine, et s’ est
« vrai homme », c’est parce que ce qu’il a d’'unique n’est pas de 'ordre de I'essence ou nature hu-
maine, sans quoi il ne serait pas vraiment homme, mais de I'ordre de ce qui, en lui et en lui seul,
exerce son existence en s’en faisant le szjez : en lui et par lui, Dieu est des ndtres, non pas pour avoir,
comme dit la chanson, « bu son verre comme les autres™ », mais comme « Verbe fait chair », c’est-
a-dire comme ayant endossé ’humanité sans avoir rien changé a sa divinité.

Le « corps du Christ », C’est /homme Jésus, cet homme qui n’est ’homme qu’il est que parce
que le Verbe divin « a pris chair de la Vierge Marie® ». Ce corps humain a été vu et touché, a
mangé, dormi, prié, marché, patlé, avant d’étre supplicié, de revenir en présence de ceux qui l'ai-
maient, et, pour finir, de sortir de leur champ de vision™”, non sans avoir manifesté ’acquisition
d’une puissance surnaturelle de se rendre, a volonté, corporellement et visiblement présent™.

La « montée au ciel » finale du Ressuscité doit manifestement étre distinguée de sa « montée
vers le Pere™ » : le Pére n’est nullement identifiable 2 un lieu, et si Jésus peut parler d’aller a lui
apres avoir traversé la mort, sans doute faut-il 'envisager comme une accession ou un retour de
son ame humaine a la pleine conscience de sa relation de Verbe éternel au Pere, dans ’Esprit. Cette
conscience fut anticipée au moins lors de la Transfiguration™, et vraisemblablement éclipsée lors

de I’agonie 2 Gethsémani, quand cette Ame se déclara aux siens « triste 2 en mourir™” ».

232 Formule dogmatique fixée au concile de Chalcédoine (451).

233 1] a plut6t donné a boire une coupe qui n’est comme aucune autte. ..
234 Credo de Nicée-Constantinople.

255 Cf. Mc 16,19 ; L.c 24,51 ; Ac 1, 9.

236 Cf. Jn 20-21, Mt 28, Mc 16, Lc 24.

237 1n 20, 17.

238 Cf. Mt 17, Mc 9, Lc 9.

239 Mt 26, 38 ; Mc 14, 34.

67



A la Cene, cette glorification n’était pas encore définitivement accomplie, mais Jésus disait
par anticipation a ses Apotres, et d'une maniere qu’ils ne pouvaient comprendre a ce moment-la,

comment il resterait « avec [eux] tous les jours jusqu’a I'achévement du monde*”’

» : sa présence ne
serait plus celle de son corps humain monté au ciel et dérobé a leurs regards, mais, tout aussi réelle,
celle qu’il avait décidé de se donner dans le pain eucharistié, avec la méme toute-puissance qui lui
avait permis d’opérer a distance la guérison de ’esclave (ou de 'enfant) d’un centurion™'.

Dans I’Eucharistie inaugurée a la Cene, il ne s’agit plus d’une action opérative agissant sur
quelqu’un d’autre, mais d’une mise en ceuvre de la toute-puissance divine en vue de substituer
I'Incréé au créé, comme par une « prise d’habit », dans laquelle la Divinité se revét d’un « fruit de la
terre et du travail humain », de méme que le Verbe s’est revétu de '’humanité en Jésus de Nazareth.
Lorsque Thomas d’Aquin écrit que « sous les aspects du pain se tient d’abord la substance du pain,
et ensuite le corps du Christ™” », cette derniére expression ne peut désigner que la personne
du Christ : celle-ci est dite tout entiere réellement présente dans le Saint-Sacrement, lequel est lui-
méme, de ce fait, « corps du Christ », chaque hostie I’étant autant que toutes les autres, et autant

que le corps glorieux de Jésus dans sa subsistence céleste, pleinement élevée a la relation éternelle

du Verbe avec le Pére.

« Mon corps »

Qui est le je qui dit d’'un morceau de pain que celui-ci est soz corps ? Sile Verbe est 'unique
sujet qui exerce indivisément I’aséité divine et Pexistence humaine en Jésus, c’est lui aussi qui est le
sujet de la parole humaine — divino-humaine — qui dit du pain de la Cene : « Ceci est mon corps ». Les
Apotres avaient devant eux leur maitre s’adressant a eux, mais il leur fallut comprendre pour finir
que ce je n’était autre que le « Verbe », qui s’était fait personnellement, en Jésus, le sujet d’une
humanité en tout semblable a la leur, au point que Jésus eut 'audace de dire face a ceux qui le
menagaient déja : « Avant qu’Abraham fat, JE SUIS? ». 11 était difficile de faire apparaitre plus clai-
rement que, lorsqu’il disait je, c’était le Verbe qui parlait. C’est donc le Verbe qui faisait sien le pain
en Pappelant « zon corps », et qui en faisait par la-méme tout autre chose que du pain, puisqu’il y
avait, y comprtis sans doute a la Céne, d’autres morceaux de pain qui ne faisaient pas 'objet d’une

telle désignation.

240 Mt 28, 20.

2 Cf. Mt 8,13;Lc 7,1-10; Jn 4, 46-53.

242 THOMAS D’AQUIN, Sommze de théologie, 35 Partie, q. 75, a. 8.
23 71n 8, 58.

68



Comme toute réalité matérielle, le pain en tant que pain est un ensemble d’éléments com-
posants, structurés par une forme qui donne a ces éléments non pas d’exister, mais d’étre pain. La
forme en question, issue par artifice des propriétés naturelles des éléments, n’est pas moins créée
que ceux-ci : elle est « concréée », n’existant qu’en tant et pour autant qu’elle donne a ces éléments
d’étre une autre réalité que celle qu’ils sont a I'état séparé. Pour créée et immatérielle qu’elle soit, la
forme n’en a pas moins sa réalité et sa causalité propres, qui en vérité se confondent, puisque la
forme n’est ce qu’elle est que comme exer¢ant son activité informatrice : elle est « Pacte premier »
du pain en tant que tel, c’est-a-dire 'activité causale, structurelle et non point mécanique, qui donne
a des éléments d’étre le pain qu’ils ne sont pas, ou qu’ils ne sont qu’e puissance, 2 moins d’étre ainsi
organisés.

Ce que la création divine confere a la forme créée, c’est ce pouvoir causal d’actuation qui
permet a des éléments de composer une substance, et telle substance. On est fondé a dire qu’il
existe une « substance pain », ou que du pain existe substantiellement, 1a ou il y a une telle forme
créée exercant son activité structurante. Si maintenant 'Incréé assume lui-méme la structuration en
question, il n’y a plus lieu de parler de « substance pain » ou de pain substantiel, puisque ce n’est
plus une forme créée, et créée pour cela, qui est a I'ceuvre. Ainsi compris, le miracle de Ia trans-
substantiation consiste en ce que I’Incréé prend directement a sa charge, sans médiation,
ce qu’il confie d’ordinaire a Ia vertu naturelle de causes créées.

On ne peut pas patler d’zmpanation, car ce que 'on continue de percevoir comme si c’était
du pain n’est plus du pain : il n’est pas vrai du pain en tant que tel qu’il soit une présence réelle de
I'Incréé maintenant dans I'étre des « aspects » matériels perceptibles, sans que cette maintenance
soit assurée par la forme spécifique qui donne a des éléments d’étre du pain, la ou cette forme
exerce son activité. Si c’est 'Incréé qui se rend directement actif, il n’y a plus de place pour Pactivité
structurante d’une forme : il y a seulement maintien dans I’étre des aspects dont cette forme est la
source naturelle. Peut-étre est-ce en ce sens qu’il faut comprendre Paffirmation thomasienne selon
laquelle la substance du pain disparait — pour laisser place au Verbe — sans étre « anéantie* » : il
reste en effet quelque chose qui était un effet de la forme substantielle disparue, a savoir les « as-
pects », lesquels conservent 'ordonnance que cette forme leur conférait®®.

Ala Céne, c’est le corps humain de Jésus qui prononce les paroles : « Ceci est mon corps »,
en désignant le pain qu’il tient en main. Ses commensaux ne pouvaient comprendre : « Mon corps

est dans ce pain », puisqu’ils voyaient le corps en question assis a leur table. Ils avaient donc affaire

244 THOMAS D’AQUIN, /Joc. cit., a. 3.

2 C’est ainsi qu’il faut comprendre ce que sainte Catherine de Sienne s’est entendu dire au cours d’une vision :
« En faisant le Dieu-Homme présent en ce pain, je ne supprimais pas le pain, je veux dire sa blancheur, sa dimension,
sa saveur » (Livre des Dialognes, 3¥™ Réponse, ch. 2).

69



a une sorte de dédoublement entre d’une part le corps parlant de Jésus, et d’autre part ce qu’il
présentait comme étant aussi son corps. Qu’ont-ils pu comprendre alors ? Ils ne P'auraient sans
doute pas pu du tout s’ils n’avaient eu entendu auparavant, a Capharnaiim, ce « discours sur le pain

de vie**

» qui fit fuir plus d’un auditeur : les mots du repas pascal accomplissaient enseignement
tres péremptoire de ce discours, car ce qui gardait toute 'allure d’un pain était en effet consom-
mable, a la différence du corps humain de Jésus. Et cette parole annongait en méme temps ce qui
allait immédiatement avoir lieu, puisque Jésus tomberait la nuit méme aux mains de ses ennemis.
Jésus se livrait ainsi a ses Apotres, en leur « donnant™’ » ce pain qu’il identifiait 2 son corps,
avant que son corps humain ne soit « livré** » 4 la torture et 2 la mise 2 mort. Les Apbtres ont fini
par comprendre — il leur a fallu un peu de temps... — que ce qui avait eu lieu de Gethsémani au
Golgotha n’était rien d’autre, et réciproquement, que ce que ce que Jésus avait accompli a la Céne :
il s’offrait en partage a tous les humains, pour acquitter leur dette a leur place, non sans leur laisser

. < . q . . .
le moyen de s’unir personnellement 2 cet acquittement™’, en se nourtissant de lui afin de recevoir

IEsprit qu’il répandrait en expirantzso.

Un « faire-sien » ontologique

Qu’ont vu les Apotres a la Cene ? Un corps disant d’un autre corps : « C’est moi ! » Donc :
un corps se tenant lui-méme en main, sous une forme détachable et communicable. Le corps qui
tient ne passe pas dans celui qui est tenu. Et celui-ci ne passe pas non plus dans celui-la : il va passer
en ceux a qui il est distribué. On forcerait a peine le texte en disant : « Ce corps est mien ». La

question est : a quoi revient, pour Jésus, 'acte de faire sien le pain qu’il prend en main ?

246 Cf. Jn 6, 26-66.

247 Mt 20, 26.

2481 Co 11, 23. Le témoignage de Paul atteste qu’il n’a pas fallu beaucoup de temps pour que le lien soit établi
entre le libre consentement de Jésus a sa Passion et Poffrande de sa personne, corps et sang, a ses Apotres et autres
disciples. En Mt 20, 22-23, Jésus utilise le méme mot qu’a la Cene : notnptov (*poférionn), pour désigner la « coupe »
(latin calix, qui a donné le francais calice) dont il annonce que lui-méme, et aussi ses disciples, auront a la boire. Ce mot
figure aussi dans sa priere a Gethsémani (Mt 26, 39 ; Mc 14, 36 ; Lc 22, 42). Boire la coupe peut aller parfois, comme
on dit, « jusqu’a la lie », mais il est remarquable que Jésus ait voulu livrer son sang comme « boisson véritable » (Jn 6,
55) méme a ceux de ses disciples a venir qui vivraient éventuellement trois fois plus longtemps que lui, sans jamais
avoir a subir des souffrances semblables aux siennes, et trouvant dans la fidélité 2 son Nom et a2 son Eucharistie la
source de cette « joie et paix dans PEsprit Saint » dont Paul dit qu’elle est 'essence véritable du « Royaume de Dieu »
(Rm 14, 17).

249 Tel est I'un des sens, outre celui d’accomplissement, du verbe grec Tehéw (*#6/6), employé au parfait passif
tetéheoton (Ftétélestai) en Jn 19,30.

250 Luc parle d’expiration : verbe énnvéw (*ekpnéd), a 'aoriste é€énvevoev (Yexépnensén) en Le 23, 46. Mais le
verbe nopudidwuin (*paradidimi), a 'aoriste noupedwnev (*parédikén) en Jn 19, 30, signifie : transmettre. Et le verbe apinpu
(*aphiémi), a Paoriste apinev (Faphékén) en Mt 27, 50, signifie : répandre.

70


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tele%2Fw&la=greek&can=tele%2Fw0

Avant sa déclaration, le pain subsiste corporellement comme un corps a part du sien, un
corps qui n’est pas le sien. Apres sa déclaration, cette présence distincte demeure, mais il a identifié
ce corps présent a lui-méme, sans lui-méme cesser d’étre corporellement présent.

« Cette mutation n’est pas d’ordre formel, mais substantiel™ », écrit Thomas : décisive dis-
tinction entre Pordre de la forme et celui de la substance. C’est de sa forme que la substantia tient
son essentia. Ce qui rend la premiere irréductible a la seconde, c’est ce que Thomas d’Aquin tient
pour « le plus formel de tout™ », mais en un sens autre que la forme substantielle : esse — Pexister.
Car une essence universelle n’est réelle qu’en subsistant singulierement : on ne peut étre fe/ ou te/ que,

d’abord, en éfant, selon la distinction génialement théorisée par Aristote™”

. Pour penser la substance,
il faut regarder au-dela de P'essence, et de la forme qui donne a la substance son essence : c’est Iesse

— Pétre au sens absolu — qui distingue la substance de I’essence.

C’est donc au niveau de Pesse qu’il faut penser la transsubstantiation.

Le pain n’est pas fransformé : les effets antérieurs de sa forme substantielle (ses « aspects »
ou « especes ») demeurent, mais sont désormais a mettre au compte d’une autre cause, qui a le
pouvoir de produire les effets de la forme en son absence : rien ne change de ce par quoi Pessentia
est manifeste pour les sens, mais son esse — son acte d’étre — n’est plus le méme. Le changement ne
consiste pas en ce qu'une nouvelle forme substantielle vienne organiser différemment les éléments
préexistants, mais en ce que I'acte d’étre du composé toujours présent et visible n’est plus celui que
lui conférait sa forme antérieure, laquelle en faisait du pain subsistant.

Les meilleurs penseurs de Port-Royal, imprégnés de thomisme, ne s’y trompaient pas : « Nos
sens nous montrent clairement dans I'Eucharistie de la rondenr & de la blanchenr ; mais nos sens ne nous apprennent
point si c’est la substance du pain qui fait gue nos yeux: y appercoivent de la rondenr & de la blanchenr ; mais nos
sens ne nous apprennent point si c’est Ia substance du pain qui fait que nos yeux y appercoivent
de la rondenr & de la blancheur ; & ainsi Ia for n’est point contraire a I’évidence de nos sens
lorsqu’elle nous dit que ce n’est point Ia substance du pain qui n'y est plus, ayant été changée an
Corps de Jésus-Christ par le mystere de la Transsubstantiation, & que nous n'y voyons plus que les espéces et les
apparences du pain qui demenrent, quoi que la substance n’y soit plus™* ».

Ce par quoi du pain subsiste corporellement en tant que tel, c’est la forme substantielle du

pain, acte formel ou « énergie” » structurante qui le fait exister en tant que pain, composé

21 THOMAS D’AQUIN, /oc. cit., a. 4.

252 Op. cit., 14 Partie, q. 7, a. 1.

253 Cf. ses Réfutations sophistigues, ch. 5.

25 Antoine ARNAULD et Pierre NICOLLE, La Logique ou l'art de penser, 1683, L. IV, ch. 12

25> Non pas au sens que donne a ce terme la Physique d’aujourd’hui, mais au sens du grec évepysta (*énergnéia),
que traduit le latin actus.

71



irréductible a ses seuls éléments composants, lesquels ne le composent qu’en étant structurés par
cette forme substantielle. C’est elle qui détermine I'acte d’étre du morceau de pain a étre celui d’'un
pain, et non pas d’autre chose : si les composants du pain subsistaient séparément, il n’y aurait pas
de pain.

L’actuation du pain par sa forme substantielle suppose la création de cette forme substan-
tielle, non pas comme existant a part, mais comme exercant sa causalité au sein du composé avec
lequel elle ne fait qu’un, et qui sans elle ne serait pas ce qu’il est. C’est comme forme créée que la
forme substantielle du pain confere I'essence pain a des éléments composants qui ne sont que po-
tentiellement du pain, et n’en sont aucunement a ’état séparé.

Rien n’empéche des lors que PIncréé vienne lui-méme actuer, rendre effectives les manieres
d’étre qu’il actue, en créant la forme substantielle 2 méme le composé créé. Il n’a pas besoin pour
cela de changer lesdites manieres d’étre, autrement appelées espéces, ou aspects, ou accidents, ni de se
faire lui-méme forme substantielle du pain, ce qui serait impossible, car 'Incréé ne peut pas étre la
forme d’autre chose. Il fait siennes toutes les propriétés et caractéristiques du pain, en se les appro-
priant, de méme qu’il a fait siennes toutes les propriétés et caractéristiques de P’humanité en s’in-
carnant en Jésus de Nazareth, en qui il n’y a pas de sujet créé, puisque, en lui, c’est 'Incréé lui-

méme qui est le sujet de 'humanité qu’il s’est appropriée.

Reste que, dans l'incarnation du Verbe en Jésus, il y a bien une forme substantielle créée
qui est ’'ame de ce dernier, et non pas le Verbe lui-méme.

Thomas d’Aquin s’est débattu avec la question de savoir ce qu’il en est de P'esse du Verbe
incarné”®. Comment pourrait-il étre vrai homme autant que vrai Dieu sans exercer, en son huma-
nité singularisée, un acte d’étre humain, et comme tel créé ? Et comment serait-il vrai Dieu 2 moins
d’exercer Vesse divin, Uspsums esse subsistens ? Or ce dernier ne saurait étre exercé par l’humanité créée
de Jésus. Pour que cette humanité devienne attribuable au Verbe, et la divinité a Jésus (« admirable
échange™’ », ou « communication des propriétés™® »), il faut que, comme dans le Credo de Nicée-
Constantinople, le nom de Jésus ne désigne plus, depuis I'Incarnation, que le Verbe lui-méme :
aussi confesse-t-on d’emblée « un seul Seigneur, Jésus-Christ », que 'on déclare aussitot apres « en-
gendré, non pas créé ».

Il n’y a ainsi en Jésus qu’un seul sujet d’étre : le Verbe incréé, qui rend prédicables de lui-

méme, en s’incarnant, les attributs de ’humanité. Et §’il est impossible a un sujet créé d’exercer

256 Voir Etienne GILSON, ‘Lesse du Verbe incarné selon s. Thomas d’Aquin’ dans Autour de saint Thomas, Vtin
1983, p. 81 s.

257 Admirabile commercinm : théme récurrent chez les Péres de I’Eglise dés avant Augustin.

258 En grec : Swwparta (*ididmata). Le dogme de la communication des propriétés (ou « idiomes ») a été fixé
par les conciles d’Ephése (431) et de Chalcédoine (451).

72



Pesse incréé, il n’est sans doute pas impossible a I'Incréé de se faire le sujet d’un esse qu’il crée, en le
faisant sien. Il n’y a la rien d’impensable, a la seule condition que soit saisie intellectuellement la
nécessité de tenir pour réellement distincts, chez les étres qui sont plusieurs a avoir en commun
une seule et méme essence, le swjet, Vessence, et Vexistence (Uesse ou « acte d’étre »). Cette distinction
implique que le sujet exerce une existence avec laquelle il ne se confond pas, puisque d’autres sujets
existent, non plus quavec son essence. On peut concevoir alors que I'Incréé se fasse le sujet de
Pexistence qui actue une essence en une substance (singuliere) créée : en Jésus, il y a deux natures
ou essences subsistant sans se confondre, mais il n’y a qu’un seul sujet exercant I'existence subs-

tantielle — la subsistence — de chacune de ces deux natures.

Eucharistie et Incarnation

La question devient alors : faut-il accorder a ’'Eucharistie un autre statut qu’a I'union hy-
postatique des deux natures, humaine et divine, en 'unique personne du Verbe ? Ou la premicere
donne-t-elle la clé pour une compréhension de la seconde, mais qu’en est-il alors de la #ranssubstan-
tiation, terme et notion inapplicables 4 'union hypostatique®” ?

Car I'Incarnation du Verbe n’opere pas une substitution de substance, ou de subsistence,
mais 'union de deux natures ou essences : celle que le sujet divin est de toute éternité, et celle qu’il
s’adjoint en « prenant chair ». Un seul sujet pour deux subsistences. Parler d’une seule substance,
parce que ce terme est 'équivalent exact de I'0moOoTO0WG (*hypostassis) des symboles conciliaires, ce
serait risquer la confusion des natures divine et humaine, expressément rejetée. Sauf a entendre la
substance au sens du sujet (subjectum), et a dire : une seule substance pour deux essences — non sans
préciser aussitot que lesdites essences ne sont pas des abstractions, mais bien des réalités existantes,
autrement dit : subsistantes...

On préférera sans doute dire que Jésus est substantiellement humain autant que substan-
tiellement divin, et qu’en Dieu, la subsistence consiste en I'unité simple, soit en I'identité absolue
du sujet, de 'essence et de I'existence ; et que I’ « unique Seigneur Jésus-Christ » subsiste aussi hu-
mainement, comme tout autre individu substantiellement humain, en qui il n’y a pas identité, mais

distinction du sujet (chez Jésus : le Verbe), de I'essence et de I'existence.

2% Descartes fait un usage tout aussi inapproprié de ce terme quand il parle de « transsubstantiations natu-
relles » a propos des processus, chez les étres vivants, d’assimilation de substances par une autre substance, qui trouve
ans celles-1a les matériaux nécessaires a croissance et a son entretien : il s’agit 1a d’une corruption de composés, soi
d lles-1a les matériaux n ir roi t ntreti il S’agit1a & rruption d m , soit
e la destruction de formes substantielles permettant a des matieres d’entrer dans la composition d’un tout structuré
de la destruction de form bstantiell rmettant a2 des matiéres d’entrer dans la composition d’un tout structur
par une autre forme. Descartes reconnait d’ailleurs que la transsubstantiation eucharistique n’a rien a voir avec de tels

processus, puisqu’elle ne consiste aucunement en ce que le pain soit assimilé par le corps organique du Christ.

73



La différence entre 'union hypostatique et le sacrement eucharistique parait étre qu’en Jé-
sus, Verbe incarné, il n’y a jamais eu de substance créée préexistante que viendrait remplacer le
Verbe divinement subsistant. Le fiaf prononcé par Marie est le premier instant de la subsistence
humaine de Jésus, dont le sujet est d’emblée, de part en part et pour I’éternité, le Verbe, que 'Esprit
Saint est venu concevoir — revétit d’humanité — en « obombrant®” » la Vierge.

Le pain consacté, lui, a commencé par subsister comme pain : il préexistait substantielle-
ment, sans avoir été originellement autre chose que du pain, ni d’aucune maniere « corps du
Christ ». I’union des natures divine et humaine est originelle dans la subsistence du Verbe incarné
Jésus. Ce qui s’opere dans la consécration du pain, c’est 'advenue d’une nouvelle subsistence, subs-

tituée a ce qui en était déja une.

La foi professe que U'lpsum esse vient lui-méme maintenir dans ’étre des « aspects » qui
n’existaient primitivement que comme les accidents créés d’une substance créés : c’est ce qui fait
dire 2 Thomas d’Aquin qu’il reste quelque chose de la substance antérieure. Mais ce qu’il appelle
des «accidents », et qu’il traite comme tels, ne sont plus inhérents a la substance dont ils tenaient
leur existence premicre : ils ont désormais pour sujet d’étre une réalité incréée qu’ils ne modifient
en rien, (a laquelle ils ne sont pas inhérents comme autant de manieres d’étre), mais qui a la toute-
puissance de s’y rendre présente, sans en étre aucunement changée.

On voit aussi ce qui permet a Thomas de présenter la transsubstantiation comme une « mu-
tation », soit comme une forme de changement, un changement qu’il faut bien considérer comme
« instantané”' », et non pas progressif. Il a appris d’Aristote qu’il ne peut y avoir de changement
que d’'un méme qui demeure, et qui se trouve successivement dans des états divers, « contraires »

*2, Dans ’Eucharistie, le méme qui demeure, ce sont les accidents

en ce que I'un n’est pas l'autre
ou « aspects ». Ce qui change, c’est ce qui les sous-tend dans I’étre : la substance pain d’abord, le
Verbe incarné ensuite. On comprend que le cardinal Billot ait proposé le terme de « transsubjec-
tatiorr® », puisqu’il s’agit bien d’un changement de sujet, sans qu’aucun des sujets concernés soit en
rien transformé : ni le Verbe, qui est immuable ; ni la substance du pain, dont la forme substantielle
cesse simplement d’exercer son activité structurante.

Le cardinal parait étre allé, ce faisant, au bout de la logique que Thomas d’Aqin héritait

d’Aristote. 1 faisait ressortir du méme coup tout ce qu’avait de paradoxal le geste thomasien dans

20Tc 1, 35.

261 THOMAS D’AQUIN, gp. cit., 35 Partie, q. 75, a. 7.

262 Voir ARISTOTE, Physique, .. 1, ch. 5.

263 Cité dans le DTC, art. “Transsubstantiation’. Le terme franssubjectivation, récemment introduit en critique
littéraire, pourrait etre lui aussi utilisé.

74



son usage théologique des concepts philosophiques : celui-ci revenait en effet a donner a des acci-
dents le statut de sujet d’'une mutation a nulle autre pareille, un changement que n’étaient assuré-

ment pas destinés a théoriser les concepts élaborés par la Physigue aristotélicienne.

Nouveauté radicale

Quel statut ontologique reconnaitre a ces « aspects/accidents » qui demeurent visibles
quand leur support substantiel change invisiblement ?

IIs faut dire qu’ils sont, tout a fait réellement, mais leur étre — I'accident n’ayant pas d’étre
propre hors celui de la substance — n’est plus celui d’une substance qu’ils modifient, puisqu’ils ne
sauraient modifier la substance divine qui est désormais leur support.

S’ils n’ont d’autre support ontologique que la substance divine, en la personne du Verbe
incarné, peut-on encore les considérer comme des créatures ? Tout le donne a penser si 'on s’en
tient a ce qu’on en percoit. Or on sait que les sens ne donnaient pas acces directement a la substance
pain, laquelle était seulement 'objet, en tant qu’irréductible a ses accidents, d’un jugement de I'in-

264

tellect™. Et ils ne donnent pas non plus acces a ce qui fait désormais, de ce qui était substantielle-

ment du pain, le « corps du Christ », lequel est objet, Thomas d’Aquin y insiste, de la seule foi*”.
Silon prend au sérieux comme lui la notion d’accident héritée d’Aristote, il est clair qu’il
ne peut y avoir, entre les « aspects » (ou especes) eucharistiques et la réalité qui subsiste en eux, le
rapport d’accident a substance qu’Aristote avait théorisé, puisqu’ils ne modifient en rien ni le Verbe
incréé, ni le corps glorieux du Ressuscité dans sa subsistence céleste. La consécration des especes
produit un rapport ontologique inédit qui n’est plus un rapport d’accidents créés a substance créée
(celle-ci conférant ’étre a ceux-1a), mais un rapport de ce qui avait un tel statut d’accident a ce qui,

en soi (en tant que subsistence divine absolue), ne peut comporter d’accidents™®.

C’est sans doute pourquoi Thomas ne recule pas devant la formule paradoxale — quun
aristotélicien « pur jus » pourrait considérer comme absurde — selon laquelle les aspects visibles du
Saint-Sacrement sont des « accidents sans sujet®”’ ». [’absurdité n’est surmontée que par le recours

a la notion, ignorée d’Aristote, de création : « Du fait qu’un effet dépend plus de sa cause premicre

264 « La substance n’est pas en tant que telle visible a I'ceil corporel : elle n’est objet ni d’un sens, ni de 'ima-
gination, mais seulement de I'intellect, dont 'objet est la guiddité, selon le 3¢ livre du traité sur L'dme» (THOMAS
D’AQUIN, /oe. ¢it., q. 76, a. 8. Réf. a ARISTOTE, L Ame, 1. 111, ch. 6, 430b 27).

265 Ct. 1d, loc. cit., q. 75, a. 1, et a. 5, ad 2.

266 Cf. gp. cit., 1 Partie, q. 3, a. 6.

267 Op. cit, 3¢ Partie, q. 77, a. 1, Sed c.

75



que d’une cause seconde, Dieu, qui est la cause premicre de la substance et de 'accident, peut, par
sa puissance infinie, maintenir dans I’étre un accident malgré la suppression de la substance par
laquelle il était maintenu dans ’étre comme par sa cause propre™® ».

Jésus enjoignait ses disciples de « manger la chair du Fils de ’homme*”

». On sait que ’hé-
breu W32 (*bassar), appliqué a ’homme, désigne la personne humaine dans toute sa réalité. La « chair
du Fils de Thomme », c’est le Fils de ’homme, et la foi en ce que Jésus a révélé de lui-méme — « Mot
et le Pére, nous sommes un®"’ » — donne a croire en toute confiance qu’il enjoint de manger Dien !
N’est-ce pas la ce que le communiant doit se dire, s’il lui faut penser que ce qu’il ingere n’est plus
du tout du pain, malgré les apparences ; et que, s’il se demande ce que c’est donc, la seule réponse
est : Dieu — qui se donne en nourriture, alors méme qu’il ne saurait étre en lui-méme digéré par
quoi que ce soit !

On ne doutera pas, en conséquence, que pareille nutrition soit d’ordre spirituel, mais 'origi-
nalité on ne peut plus paradoxale du sacrement institué par Jésus est que cette nutrition spirituelle
a voulu s’opérer par un moyen on ne peut plus corporel, et humblement corporel, charnel, dans
lequel le Créateur venait s’identifier 2 un « fruit du travail des hommes*" ». L.e communiant devra
bien se considérer, aprés ingestion du « pain vivant descendu du ciel”” », comme un véritable faber-
nacle, sans doute plus précieux aux yeux de Dieu que 'armoirette dans laquelle on conserve et pro-
tege les Saintes Especes — voire l'ostensoir dans lequel on expose ’hostie consacrée, bien que sa
consécration ait été instituée pour qu’elle soit « mangée™” », plutdt que regardée.

A quoi tiennent des accidents quant a leur existence ? La réponse du philosophe qui en a
découvert et théorisé la notion fut qu’ils tiennent a la substance qui est réelle en eux, sans s’y ré-
duire : ce sont eux qui lui appartiennent, et non pas elle qui leur appartient. A quoi tiennent ces
accidents que sont les « aspects » eucharistiques, quant 4 leur existence ? A la subsistence de 'Etre
absolu, exercée tout uniment par le Fils en relation au Pere dans I’Esprit.

Manger la chair du Fils de 'homme, c’est entrer charnellement dans sa relation au Pere.
Paradoxe d’une entrée dans I'Eternité qui n’a pourtant la forme que d’une expérience fugace,
comme I’est aussi la récitation de la pricre léguée par le Seigneur, qui met a 'unisson de celle qu’il
adresse de toute éternité au Pére. La solidité pérenne du « Rocher™™ » éternel vient croiser, dans un

bref moment de la plus haute intimité, la fugacité fluente et fragile de la créature. Moment d’intimité

268 Jhid., c.

29 Jn 6, 53.

270 1n 10, 30.

27 Paroles de ’Offertoire du missel de Paul V1.
22]n 6, 51.

273 Mt 26, 26.

2714 Ps 19/18, 15.

76



qui prélude a celle de la béatitude céleste, dont la confirmation définitive reste a venir. De méme
qu’un amour humain se construit et se fortifie moyennant des moments d’intimité auxquels la vie
Pempéche de se tenir en permanence, de méme 'amour divin, incarné en Jésus et répandu par
I'Esprit, donne a la créature de cheminer pas a pas vers sa destination définitive, en accédant aussi
souvent qu’elle le peut au mémorial de la Passion salvatrice : « Bien-aimés, nous sommes a présent
enfants de Dieu, mais ce que nous serons n’est pas encore visible. Nous savons que, si ¢a I'est
devenu, nous lui serons semblables, parce que nous le verrons tel qu’il est™” ».

« 81 quelqu’un m’aime, il gardera ma parole, et mon Pere I'aimera, et nous viendrons a lui,
et nous nous ferons en lui une demeure” ». LLe communiant s’entend dire ici : « Sois bien str que
je viens résider en toi le temps que les éléments que tu absorbes perdent la consistance que leur
avait conférée la forme substantielle qui en faisait un morceau de pain ». I.’assimilation définitive a
Dieu est encore pour demain, mais son inhabitation, momentanée et réitérable chez celui dont la
temporalité n’a pas été encore transfigurée en éternité, est pour aujourd’hui, grace au « pain de
toujours”’ » que Jésus a enjoint ses disciples de demander quotidiennement : en la personne du
Verbe incarné, le Créateur s’est réuni substantiellement a ces fruits du travail humain que furent
d’abord le pain et le vin, en sorte — il faut oser le croire et le dire — que le communiant soit sar qu’il

ne regoit rien d’autre que Celui a qui il doit d’étre.

Thomas d’Aquin ne pouvait rendre compte conceptuellement d’une telle innovation onto-
logique — du méme ordre que 'union hypostatique — sans pousser au-dela d’eux-mémes ses em-
prunts a la philosophie héritée d’Aristote, ce qui n’allait pas sans imposer quelque torsion a arsenal
conceptuel de ce dernier. Du point de vue d’un aristotélisme strict, la notion d’un accident sans
sujet est simplement contradictoire, et Thomas le rappelle en professant que ’accident « est plutot
énoncé d'un étant que comme étant”® » ; ou, dans les termes de Bocce, que « I'étre de 'accident est
son inhérence™ ». La nouveauté eucharistique, incomparable 2 quoi que ce soit d’autre, est que la
« panéité » ne devient pas inhérente a la Divinité (Dieu ne devient pas pain), pas plus que celle-ci ne
devient inhérente aux « aspects » hérités de l'activité antérieure de la forme substantielle du pain (ils
ne deviennent pas incréés, car cela implique contradiction).

Thomas avait réussi a pousser 'aristotélisme, en 'approfondissant dans sa ligne propre (la

distinction des sens de é#re), jusqu’a une théorisation de I’ « acte d’exister (actus essendi) », ou plus

251 Jn 3, 2.

276 n 14, 23.

27T Mt 6, 11 : tov dptov tov éntobotov (Ftonn artonn tonn épionssionn).

278 « ...magis dicitur esse entis quam ens » (THOMAS D’AQUIN, op. ¢it., 2¢™ Partie, t. 11, q. 110, a. 2, ad 3).
219 « ...accidentis esse est inesse » (ibid.).

77



exactement de « Iexister (esse) », comme « actualité de tous les actes™ », notamment de cet acte
quest la forme substantielle en tant que « principe d’étre® ». I’opération d’approfondissement
était assurément plus redoutable quand il s’agissait de penser non point la réalité des choses en
général, non plus que celle de leur Premier Principe, mais cette réalité a nulle autre pareille qui a

recu le nom de transsubstantiation.

Laristotélisme n’en avait pas moins le mérite d’avoir pensé la réalité de la forme et son réle
de « principe d’étre (principinm essendi) ». Elle est en effet, dans les termes d’Aristote, I'évépyeto (*éner-
guéia) qui donne a un composé de subsister en étant, tout a la fois, spécifiquement différent et
individuellement distinct. Elle est donc bien ce qui donne a ce composé d’étre en acte le composé
qu’il est, quand ses composants ne le sont, eux, qu’en puissance. Thomas n’en souligne pas moins,
mais toujours dans la ligne d’Aristote, que Pesse, acte propre de la substance en tant que telle, doit
encore étre distingué du pouvoir actuant de la forme, causalité structurelle et structurante. Tel est
I elvow Gmhidg (feinai haplés) d’ Aristote : Pétre pris absolument, irréductible a I’étre-tel.

Le pas que Thomas faisait accomplir a aristotélisme consistait en ceci que Iesse qui est
'acte des substances créées ne peut pas étre absolu au méme sens que celui de I'Incréé créateur.
I’assomption de la création a titre de philosopheéme conduisait logiquement a penser que I’esse qui
est I'acte des substances autres que Dieu doit son caractere absolu (qui le distingue de toutes les
autres formes d’attribution) a la relation qui le fait dépendre de I'esse absolument absolu — si 'on
peut dire | — de son Principe divin. De celui-ci Platon disait qu’il est « €néxewva g oVotag (*épékeina

185 oussias)™

», soit au-dela de ce dont on peut dire ce que c’est. Thomas en inférait que, du fait de
cette transcendance, son existence substantielle — comment pourrait-on subsister, exister distincte-
ment, plus que lui ? — ne saurait signifier "appartenance au « genre® » des choses qui ont en com-
mun de subsister, c’est-a-dire des choses tout court, au sens le plus fondamental du terme : il n’y a
pas de « communauté de genre » entre 'Incréé et ses créatures.

La forme est principe d’étre en tant qu’elle donne a des éléments de constituer 7/ éfre sub-
sistant, mais non pas d’exister, puisqu’ils préexistent a ce qu’ils composent, avec une forme autre
que la sienne. La forme n’actuerait rien si sa relation a I” « Acte pur™ » créateur ne lui en donnait

le pouvoir, a savoir le pouvoir de déterminer spécifiquement et individuellement le composé, dans

son existence actuelle.

280 « ... actnalitas omninm actuum » (Ld., Questions disputées sur la puissance, q. 7, a. 2, ad 9) : il faut entendre par la
que Pesse est ce sans quoi aucun autre « acte », soit le fait d’étre tel ou tel, ne pourrait avoir Peffecsivité qui le distingue
d’une simple potentialité.

8L« ... principinm essendi » (1d., Somme contre les Gentils, 1. 11, ch. 54).

282 PLATON, Républigue, 509b 9.

283 THOMAS D’AQUIN, gp. cit., 1 Partie, q. 3, a. 5, ad 1.

284 Cf. ARISTOTE, Métaphysique, L X11, ch. 7, 1071b 20 et 1072b 14.

78



La transsubstantiation n’est pensable que si 'on admet que ce qui faisait du pain une subs-
tance — sa forme substantielle — a disparu, et que ce qui a toujours Pair d’étre du pain — ses « agpects » —
ne demeure que parce que le Verbe incarné s’en est comme revétu ontologiquement, en y exergant
directement — zz-médiatement, sans la médiation d’un sujet créé — sa toute-puissance de Créateur,
puissance de faire étre, et donc de maintenir dans I’étre, tout ce qui n’est pas lui, quel qu’en soit le
statut ontologique, substantiel ou non-substantiel. La transsubstantiation apparait alors — st venia
verbo | — comme un « court-circuitage », s’il est vrai que, comme 'explique le Docteur angélique, la
toute-puissance divine vient destituer la forme de son pouvoir structurant, et exercer a sa place,

ce qui revient a éliminer la forme sans en éliminer les effets.

Vers la divinisation, pas a pas...

LLa communion eucharistique n’est assurément ni « 'union transformante » dont parle saint
Jean de la Croix, ni I'assimilation définitive au Dieu trine contemplé « face a face™ ». Pas plus que
le pain n’est transformé en corps du Christ (puisque la transsubstantiation n’est pas une transfor-
mation), le communiant n’est transformé en quoi que ce soit, méme si, dans certains cas, son état
intérieur, son « état d’ame », peut étre bouleversé, et sil peut alors, comme on dit, « se sentir trans-
formé » par I'absorption de la Sainte espece.

Reste quindépendamment de telles graces sensibles de consolation, la communion est tou-
jours, en régime de vie chrétienne ordinaire tant qu’aucun état intérieur de péché grave ne vient y
faire obstacle, une intimité consentie par celui qui, « de nature divine®™® », a institué ce sacrement
de la « nouvelle alliance®™’ », telle celle que de nouveaux époux se signifient I'un 2 l'autre en se
passant au doigt un anneau d’or. Comme y insiste Thomas d’Aquin, cette intimité se réalise dans la
foi, et la foi seule, dont le régime quotidien n’est pas la vision, mais 'adhésion aussi totale que
possible a 'Invisible, qui vient faire dans le croyant, corps et 4me, sa « demeure®™ ».

L’Eternel consent 4, comme on dit, « ne faire que passer » en chaque communion, ne dé-
lestant pas immédiatement le communiant du régime de temporalité qui est inhérent a sa nature.
On ne saurait digérer la Divinité, et le contact eucharistique avec elle ne peut durer « qu’un mo-
ment », comme une chanson le dit du « plaisir d’amour®™ ». Mais il est donné au communiant, en

croyant, de consentir — et éventuellement d’en briler — a ce que Eternel abolisse toute distance

251 Co 13, 12.

286 Ph 2, 6.

287 Ic 22, 20.

288 Jn 14, 23.

28 Jean-Pierre CLARIS DE FLORIAN, Célestine.

79



entre eux, le temps que les Saintes especes soient assimilées par décomposition naturelle (conforme
a la nature humaine), et qu’elles exercent ainsi le pouvoir nutritif que Thomas tenait a leur recon-

naitre® : « Ma chair est vraiment une nourtiture®'. .. ».

290 Cf. THOMAS D’AQUIN, op. ¢it., 3¢¢ Partie, q. 77, a. 6.
21 1n 6, 55.

80



Envoi

81



82



Que nous faut-il donc, avec 'Eucharistie ?

D’abord nous mettre a genoux, plus encore pour contempler que pour recevoir.

« Entrons, courbons-nous, prosternons-nous, a genoux devant le Dieu qui nous a faits »,
fait chanter le psaume 95/94 (v. 6). L’agenouillement, c’est la posture de 'adoration. Le psalmiste
savait que la « Présence de Dieu — la Chekinah (733%) », c’est-a-dire Dieu lui-méme, reste le plus
souvent, et a la plupart, invisible. Il n’enjoignait pas moins de 'adorer, sachant son Dieu constam-

, . , : _ . , . o .
ment présent alors méme qu’on ne le voit pas : « Dieu, personne ne I'a jamais vu™" », redira Jean
I’Evangéliste. Il ajoute néanmoins : « Le Dieu-Fils-unique qui est dans le sein du Pere, Lui I’a fait
AL 293 . . 5 PN . , o .
connaitre™ » ; et, pour finir, I’a donné a voir, en se présentant Lui-méme sous les « aspects » du pain
et du vin.

Comment ne pas s’incliner, voire se mettre a genoux, si 'on ¢vit que 'hostie présentée au
pied de I'autel, est ce Fils-unique, « engendré, non pas créé », rendu présent en personne ? Clest la
assurément l'origine de I'adoration du Saint-Sacrement : Jésus I'a assurément et explicitement ins-
titué pour étre consommé plutot que regardé, mais on pourrait difficilement, ayant récité le psaume
comme il I'a fait des dizaines ou des centaines de fois, ne pas tomber a genoux en étant sar, dans la

S N ‘s 294 :
Joi, qu’il est « la présent, livré pour nous™" », dans son ostensoir.

Le psaume nous en dit plus, en parlant du « Dieu qui nous a faits », c’est-a-dire du Créateur.
Dans I'adoration a genoux, les yeux sont tout remplis de la splendeur dorée de I’écrin offert au
Corps du Christ, mais la contemplation croyante, avant tout autre cheminement intérieur, doit
consister avant tout pour celui qui regarde — c’est tout le sens de 'adoration, qu’expriment les
premicres invocations du Notre Pére — a se savoir créé, et se le dire, avec la méme gratitude qui jaillissait

du cceur de sainte Claire d’Assise : « Béni sois-tu, Seigneur, de m’avoir créée™ | »

C’est la peut-étre le plus merveilleux point de convergence entre la contemplation dont la
capacité a été donnée a l'intellect humain, avec ses moyens propres (les concepts et les raisonnements),
et celle que la foi fait sourdre 2 « la fine pointe de 'Ame » dont parlait saint Francois de Sales™,
lequel, dit-on, élevait la sienne tous les quarts d’heure vers son Créateur. Car se représenter a soi-
méme, intérieurement, comme ¢7¢, c’est savoir qu’au plus profond de soi, en méme temps qu’a son

otigine, il y a une relation de dépendance qui est le fond de notre étre, lequel nous est donné avec une

22Jn 1, 18.

293 Ibid.

2% Paroles d’un cantique de Sophie-Marie Drouineau, de la communauté de PEmmanuel.
2% Dernieres paroles du 11 aott 1253.

2% Dans son Traité de lamonr de Dien.

83



totale gratuité, en sorte que nous devrions, et pouvons, parfois au prix d’épreuves a surmonter, en
rendre graces a tout moment. C’est ce qui faisait dire a saint Chatles de Foucauld : « Ce m’est un
besoin d’amour de me donner, de me remettre entre Tes mains sans mesure, avec une infinie con-
fiance, parce que Tu es mon Pere®” ».

Le plus secret de soi-méme, ce secret auquel on pense rarement et auquel 'adoration nous
ramene, c’est celui qui s’exprime dans 'affirmation toute simple : « J’existe », dont ne manquaient
pas de s’émerveiller — et ils avaient raison ! — Descartes autant que saint Augustin. L’étymologie
nous apprend que le terme exister signifie littéralement : étre zssu (préfixe ex) de ses causes. Clest
pourquoi il y a lieu de dire de Dieu, en toute rigueur, qu’il esz, plutot qu’il n’existe, puisqu’il n’y a
aucune cause a son étre. Mais de nous il y a tout lieu de le dire : car nous savons bien que notre
existence dépend de ces causes prochaines qu’ont été ceux qui nous ont engendrés, et qu’au bout
du compte, a 'origine de toutes les causes de cet ordre, il faut qu’il y ait une réalité faute de laquelle
toutes ces causes n’auraient pu ni exister, ni exercer leur causalité.

Le « sacrifice d’action de graces™ » qui peut déborder de 'ame en adoration, celui de Iin-
telligence autant que du cceur (qui en vérité ne font qu’un), consiste ici a se sentir autant que se
savoir, comme toute autre créature, en état de dépendance radicale (C’est cela méme, la création™) :

il y a de quoi tirer de 12 une confiance heureuse plutdt que, comme certains™, I

idée que, si tel était
le cas, nous serions privés de cette liberté qui nous permet au contraire d’entrer dans un acquies-
cement joyeux au dessein de Celui qui nous la donne.

Par-dela tout ce que nous sommes, au titre de notre nature humaine d’homme ou de femme,
et de toutes les qualités ou manicres d’étre qu’elle nous a permis de faire notres, il y a ce lien existentiel
qui fait que, pour nous, étre, c’est étre en relation avec le Créateur de toutes choses. Cette relation
constitue — fonde dans I'étre — les créatures en tant que telles, chacune ayant une nature ou essence
qui lui est propre, qu’elle partage avec les créatures de méme sorte, en sorte qu’elle ne se confond

avec aucune d’elles, et réciproquement. Chacune, en existant, est le sujet d’une certaine nature essen-

tielle qui s’étend au-dela d’elle.

Ce n’est pas sans aridité que 'on peut consentir a emprunter leur vocabulaire aux philo-
sophes, avec la prétention d’y trouver ce que 'adoration donne a vivre. Et pourtant | Quel est donc
le fruit de celle-ci, par-dela la conscience de ce qu’on a fait ou été, pour le meilleur ou pour le pire,

sinon la certitude, ressentie dans le meilleur des cas, et toujours espérée dans le pire, d’étre une

297 Priere tirée d’une méditation de Charles de Foucauld en 1896.
298 Ps 50/49, 14 ;107/106, 22 ; 116/114-115, 17.

299 Voir THOMAS D’AQUIN, Somme contre les Gentils,

30 Jean-Paul Sartre notamment.

84



personne aimée, unique et par conséquent irréductible a cette humanité que I'on partage avec tous les
autres humains, autant qu’a tout ce qu’on a fait de soi-méme, en accueillant la grace, ou en s’y
rendant plus ou moins imperméable ?

Au métaphysicien de distinguer — sauf en Dieu ! — le swjez, Uessence, et Uexistence. Rien n’em-
péche pourtant celui-la, pas plus que quiconque, d’élever comme saint Frangois son ame, en ou-
bliant pour un temps ses concepts, jusqu’a éprouver qu’il porte au fond de soi ce que ceux-ci ne
font quhumblement exprimer. Ils donnent en fait tout son sens, lorsqu’il s’agit de la méditer, a la
priere de I'ange de Fatima, que I'on peut assurément, devant le Saint-Sacrement ou au moment de
le recevoir, redire intérieurement sans s’attarder a ces trésors de l'intellect : « Mon Dieu, je crois,

j’adore, y’espére, et je vous aime™ ».

On laissera le mot de la fin a la mystique toute imprégnée du Docteur angélique, et Docteur
comme lui :

« Avec quel ceil dois-tu, toi et les autres, regarder ce mystere et le toucher ? Je ne parle pas
seulement de la vue et du toucher corporel, car tous les sens corporels sont ici impuissants. L’ceil
ne voit rien d’autre que la blancheur du pain, la main ne touche rien d’autre que le pain, le gout ne
savoure rien d’autre que la saveur du pain, si bien que les sens grossiers du corps se trompent,
tandis que les sens de 'ame ne peuvent se tromper, 2 moins que ’ame ne consente a étre privée,
par I'infidélité, de la lumiere de la trés sainte foi.

Qui donc gotte, voit et touche ce sacrement ? Ce sont les sens de 'ame. Avec quel ceil le
voit-elle ? Avec I'eeil de l'intelligence, a condition qu’il y ait en lui la pupille de la tres sainte foi.
C’est donc avec cet ceil que vous devez le contempler. Et qui touche ce sacrement ? La main de
'amour. Avec cette main, on touche ce que I'ceil de 'esprit a vu et connu par la foi. L’homme
touche ce sacrement avec la main de ’'amour, comme pour s’assurer de ce que la foi lui a fait voir
et connaitre intellectuellement. Et qui le goute ? Le gout du saint désir. Le gout corporel goute la

saveur du pain, mais le godt de I’Ame, c’est-a-dire le saint désir, gotite le Dieu-homme™” ».

301 Priere donnée par I'ange du Portugal, au cours de 'année 1916, aux trois jeunes voyants de Fatima : Lucia,
Jacinta et Francisco.
302 Ste CATHERINE DE SIENNE, Le Lipre des Dialogues, 3¢ Réponse, ch. IL.

85



86



Postlude

87



88



Pange, lingna, gloriosi
Corporis mysterium,
Sanguinisque pretiosi,
Quenr in mundi pretinm,
FEructum ventris generosi,
Rex effudit gentinm.

Nobis datus, nobis natus
Ex intacta Virgine,
Et in mundo conversatus,
Sparso verbi semine,
Sui moras incolatus
Miro clausit ordine.

In supremae nocte canae
Recumbens cum fratribus,
Observata lege plene
Cibis in legalibus,

Cibum turbae dunodenae
Se dat suis manibus.

Verbum caro, panem vernm
Verbo carnem efficit,

Fitque sanguis Christi merum.
Et si sensus deficit,

Ad firmandum cor sincernm

Sola fides sufficit.

Tantum ergo sacramentum
Veneremur cernui,

Et antiguum documentum
Nowvo cedat ritui.

Praestet fides supplementum
Sensum defectui.

Genitori Genitogue

Laus et jubilatio,

Salus, honor, virtus quoque
Sit et benedictio.

Procedenti ab utroque
Compar sit landatio.

Awmen.

[Hymne composée en 1264 par Thomas
d’Aquin, pour 'Office du Saint-Sacrement]

Chante, ma langue, le mystere du glo-
rieux Corps et du Sang précieux que le Roi
des nations a prodigués, fruits de nobles en-
trailles, en rangon pour le monde.

A nous donné, né pour nous d’une
Vierge intouchée et vivant dans le monde,
apres avoir semé le grain de sa parole, il mit
un terme au temps de son séjour par une ins-
titution admirable.

La nuit de l'ultime Cene, allongé avec
ses fréres dans un total respect des régles du
repas rituel, il se donne de ses propres mains
en noutriture au groupe des Douze.

Verbe incarné, d’un vrai pain par sa
parole il fait sa chair, et du vin devient le sang
du Christ. Et si le sens défaille, la foi suffit a
elle seule a affermir un cceur loyal.

C’est pourquoi, inclinés, nous véné-
rons un si grand sacrement, et le modéle d’an-
tan fait place au rite nouveau : la foi offre de
quoi suppléer a la défaillance des sens.

Quau Pere et au Fils aillent la
louange, la jubilation, ’honneur, ainsi que la
puissance et la bénédiction, et une gloire égale
a ’Esprit qui vient de I'un et de 'autre.

Amen.

89



90



Appendice

Thomas d’Aquin
Somme de théologie
3% Partie

(traduction partielle originale
des questions 75 a 77)

91



92



Q. 75 Le changement du pain et du vin en
corps et sang du Christ

a. 1 Le cotps du Christ se trouve-t-il réelle-
ment dans ce sacrement, ou d’une maniére
seulement figurative, c’est-a-dire symbo-
Ilique ?

Non et oui, semble-t-il303,

Hilaire dit dans son 8¢m< livre sur La Tri-
nité = La réalité du corps et du sang du Christ n'est plus
un objet de controverse. En fait, selon lenseignement du
Sezgneur lui-méme antant que selon notre foi, sa chair est
vraiment une nourriture et son sang vraiment une boisson.
Et Ambroise dit dans son 6™ livre sur Les Sacre-
ments : Tout comme est vrai le Seignenr Jésus Fils de Dien,
c'est la vraie chair du Christ que nous recevons, et ¢'est son
vrai sang qui est bu.

Que le corps et le sang du Christ
soient réellement dans ce sacrement ne peut
étre objet de sensation, mais seulement de la
foi qui se fonde sur ’autorité divine. Cest ce
qui fait dire a Cyrille, a propos de Lc 22, 19 (Ceci
est mon corps livré pour vous) : Tu ne te demanderas pas
§i cela est vrai ; regois plutdt dans la foi ces mots du San-
veur car, puisqu’il est la vérité, il ne ment pas.

Cest la d’abord ce quimplique la perfec-
tion de la loi nouvelle. Car, selon He 10, 1, les sa-
crifices de la loi ancienne ne recelaient que de fa-
con figurative le véritable sacrifice qu’est la pas-
sion du Christ : I/y avait dans la loi une ombre des biens
a venir, et non point 'image méme des réalités. 11 fallait
donc qu’il y ett quelque chose de plus dans le sa-
crifice de la loi nouvelle, institué par le Christ,
pour qu’il 8’y trouve celui-la-méme qui a souffert,
non seulement de fagon figurative ou symbolique,
mais bien d’une facon vraiment réelle (etzam in rei
veritate). C’est pourquoi ce sacrement, qui ren-
ferme réellement le Christ lui-méme, selon
Denys au 3¢me chapitre de ses Hiérarchies ecclésiales,
est ce qui parfait tous les autres sacrements,
en lesquels il y a une participation a la puissance
du Christ.

Cela releve deuxiemement de la charité
du Christ qui, pour notre salut, a réellement en-
dossé un corps de notre nature. Et comme, selon
Aristote au 9¢me livre de I’Efbique a Nicomagque, ce
qui est le plus propre a 'amitié est de partager la vie

303 Comme indiqué précédemment, la pré-
sente traduction a laissé de c6té, dans chaque article,
les objections initiales et les réponses finales qui leur
correspondent. Une traduction compléte est

de ses amis, il nous a promis en récompense d’étre
présent corporellement, d’apres Mt 24, 28 : Clest
ld on il y aura en un corps que les rapaces (aquilae) se
rassembleront. 11 n’a pourtant pas manqué d’étre
entre-temps corporellement présent au cours du
pelerinage d’ici-bas : il s’unit a nous dans ce sa-
crement par la réalité de son corps et de son
sang. Aussi dit-il en Jn 6, 57 : Celui qui mange ma
chair et boit mon sang demenre en moi, et moi en lui. Ce
sacrement est donc le signe de la plus grande
charité, et le soutien de notre espérance, du
fait que le Christ s’y unit si intimement a nous.

Troisiecmement, c’est la chose propre a
parfaire la foi, laquelle, selon Jn 14, 1, ne porte pas
moins sur 'humanité du Christ que sur sa divi-
nité : Croyez en Dien, croyez; anssi en moi. Et comme
la foi porte sur des réalités invisibles, de
méme que le Christ nous montre invisible-
ment sa divinité, de méme est-ce sur un mode
invisible qu’il nous montre sa chair dans ce
sacrement.

Faute d’y préter attention, certains ont af-
firmé que le corps et le sang du Christ ne sont
présents dans ce sactement que de facon symbo-
lique. Voila qui est a rejeter comme hérétique,
puisque contraire aux paroles du Christ. Clest
pourquoi Bérenger, le premier a avoir inventé
cette erreur, a été par la suite contraint de s’en ré-
tracter, et de confesser la vérité de foi.

a. 2 La substance du pain et du vin demeure-
t-elle dans ce sacrement aprés leur consécra-
tion ?

Il semble que oui, mais Ambroise dit
dans son livre sur Les Sacrements : Bien que ce gu’on
voit ait forme (fignra) de pain et de vin, il faut croire qu’il
n'y a rien d'antre apres la consécration que la chair et le
sang du Christ.

Certains ont affirmé que, dans ce sacre-
ment, la substance du pain et du vin demeure
apres la consécration. — Or cette position ne peut
pas tenir. Premierement parce qu’elle prive ce sa-
crement de sa vérité, qui tient a ce que c’est vrai-
ment le corps du Christ qui s’y trouve, alors qu’il
ne s’y trouvait pas avant la consécration. Or rien
ne peut se trouver quelque part ou il n’était pas
auparavant, si ce n’est moyennant un changement
de lieu, ou parce qu'autre chose est transformé en

disponible a I’adresse : https://michelnodelanglois.e-

monsite.com/pages/philosophie/inedits/au-

teurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharis-
tique.html

93


https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html
https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html
https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html
https://michelnodelanglois.e-monsite.com/pages/philosophie/inedits/auteurs/thomas-d-aquin-la-transsubstantiation-eucharistique.html

lui : ainsi du feu nait-il dans une maison soit parce
qu’on 'y apportte, soit patce qu’il y prend. Or ce
n’est évidemment pas par un déplacement que le
corps du Christ en vient a se trouver dans ce sa-
crement. D’abord parce qu’il s’ensuivrait qu’il
cesse d’étre au ciel : rien en effet de ce qui se dé-
place ne parvient a une nouvelle place sans avoir
laissé la premicre. Ensuite parce que tout corps en
déplacement passe par tous les intermédiaires, ce
dont il ne peut étre question ici. Enfin parce qu’il
est impossible quun mouvement unique d’un
méme corps ait pour termes des lieux divers, tan-
dis que, dans ce sacrement, le corps du Christ en
vient a se trouver simultanément en plus d’un lieu.
Reste par conséquent que le corps du Christ ne
pourrait en venir a se trouver dans ce sacre-
ment si ce n’était parce que le pain est subs-
tantiellement changé en lui. Or ce qui est
changé en quelque chose ne demeure pas apres la
mutation. Reste donc, pour préserver la vérité de
ce sacrement, que la substance du pain ne puisse
demeurer apres la consécration.

Deuxiémement parce que cette position
est contraire a la formulation de ce sactement, qui
consiste a dire : Ceci est mon corps. Ce ne serait pas
vrai si la substance du pain y demeurait, car en
aucun cas la substance du pain n’est le corps
du Christ. 11 aurait plutot fallu dire : Iez est mon
corps.

Troisicmement parce qu’il serait con-
traire a la vénération de ce sacrement qu’il y ait 1a
une substance qui ne pourrait faire 'objet d’'une
adoration de latrie.

Quatriemement parce que ce serait con-
traire au rite de I'Eglise selon lequel il n’est pas
permis de recevoir le corps du Christ apres une
nourriture corporelle, tandis qu’il est permis de
prendre une hostie consacrée aprés une autre.

La position en question est donc a fuir
comme hérétique.

a. 3 Est-ce que Ia substance du pain, apreés la
consécration de ce sacrement, est anéantie,
ou réduite a Ia matiére antérieure ?

11 semble que oui, mais Augustin dit dans
son livre des §3 Questions : Dien, en cansant, ne fait
pas tendre an néant. Or ce sacrement doit son ac-
complissement a la puissance divine. La subs-
tance du pain et du vin n’y est donc pas
anéantie.

Du fait que la substance du pain et du vin
ne demeure pas dans ce sacrement, certains, ju-
geant impossible que la substance du pain et du

vin soit changée en corps et sang du Christ, ont
affirmé que, par la consécration, la substance du
pain et du vin est ou bien réduite a la matiére pré-
alable, ou bien anéantie.

Or la matiére préalable a laquelle les
corps mixtes peuvent se réduire sont les quatre
éléments, car il ne peut y avoir de réduction a la
matieére premiére, au point de perdre toute forme,
puisque la matiére ne peut exister sans forme.
Mais puisque, apres la consécration, il ne reste
rien sous les aspects sacramentaux (speciebus sacra-
menti) sinon le corps et le sang, il faudra dire que
les éléments auxquels a été réduite la substance du
pain et du vin s’en sont séparés moyennant un dé-
placement, ce qui serait perceptible au sens. — La
substance du pain ou du vin demeure pareil-
lement jusqu’au dernier instant de la consé-
cration. Or, dans ce dernier instant, il y a déja la
substance du corps ou du sang du Christ, tout de
méme qu’au dernier instant d’une génération, la
forme est déja la. On ne pourra par conséquent
assigner un instant dans lequel la matiére préalable
serait la. Car on ne peut dire que la substance du
pain ou du vin est réduite peu a peu a la matiere
préalable, ou qu’elle sort progressivement de
Iemplacement des aspects (specierum). Si en effet
cela commencait de se faire au dernier instant de
sa consécration, le corps du Christ se trouverait
en telle partie de hostie en méme temps que la
substance du pain, ce qui est contraire aux acquis
précédents. Mais si la chose commence avant la
consécration, on pourra assigner un moment au-
quel, en telle partie de l'hostie, il n’y aura ni la
substance du pain, ni le corps du Christ, ce qui est
irrecevable (inconveniens).

C’estla ce qu’ils semblent avoir bien pesé.
Aussi ont-ils introduit P'alternative de I’annihila-
tion. — Or c’est 1a chose impossible. Car on ne
peut indiquer aucune maniére pour le vrai
corps du Christ d’en venir a se trouver dans
ce sacrement, si ce n’est que le pain soit subs-
tantiellement changé en lui, changement qui
se trouve éliminé si Pon suppose soit un
anéantissement du pain, soit sa réduction ala
matiére préalable. — On ne peut pareillement in-
diquer quelle serait la cause d’une telle réduction
ou anéantissement dans ce sacrement : alors que
Peffet du sacrement est signifié par sa formula-
tion, ni 'une ni 'autre ne sont signifiés par la for-
mulation en ces termes : Ceci est mon corps.

La position susdite est donc manifeste-
ment erronée.

94



a. 4 Est-ce que du pain peut étre changé en
corps du Christ ?

1l semble que non, mais Eusébe d’Emeése
dit : Tu ne dois pas tenir pour une nouveanté impossible
que des réalités terrestres et corruptibles soient changées en
la substance dn Christ.

On I'a dit (a. 2) : le corps du Christ se
trouve véritablement dans ce sacrement, et
n’en vient pas a y €tre moyennant un dépla-
cement. Le corps du Christ ne s’y trouve pas
non plus comme en un lieu: c’est évident
d’apres ce qui précede. 1l faut donc dire qu’il vient
ay étre par la mutation en lui de la substance du
pain.

Cette mutation, néanmoins, n’est pas
semblable aux mutations naturelles, étant ab-
solument surnaturelle, et 'effet de la seule puis-
sance divine. Cest ce qui fait dire a Ambroise,
dans son livre sur Les Sacrements : 11 est clair que la
Vierge a engendré en debors de 'ordre naturel. Et ce que
nous réalisons, c'est le corps issu de la Vierge. Qu'as-tn
done a chercher un ordre naturel dans le corps du Christ 2
C'est en debors de la nature que le Seignenr Jésus lui-méme
est né de la Vierge. Bt sur Jn 6, 64 (Les paroles que je
vous ai dites, 3 propos dudit sacrement, sont esprit et
vie), Jean Chrysostome dit : Cela signifie qu’elles sont
d’ordre spirituel, n’ayant rien de charnel, ni d'un effet na-
turel, mais ont é¢ soustraites a foute nécessité terrestre,
ainsi qu’anx lois établies ici-bas.

11 est clair en effet que tout agent agit en
tant qu’il est en acte. Or un agent créé est toujours
limité (determinatum) dans son acte : il I'est généri-
quement et spécifiquement. Pour autant, ’action
de tout agent créé porte sur un acte limité. Or, ce
qui limite une chose quelconque a son étre actuel,
C’est sa forme. Par suite, aucun agent naturel ou
créé ne peut agir sinon en vue d’un change-
ment de forme. Et c’est pourquoi toute muta-
tion conforme aux lois de la nature est d’ordre
formel. Dieu quant a lui est un acte sans limite
(infinitus), on I'a établi dans la 1¢ Partie. Aussi son
action s’étend-elle a toute la nature d’un étant. En
conséquence, il peut non seulement effectuer
une mutation d’ordre formel, en sorte que des
formes diverses adviennent successivement a
un méme sujet, mais encore la mutation to-
tale d’un étant, en sorte que la substance de
Pun soit totalement changée en la substance
de lautre.

Voila ce que la puissance divine
accomplit dans ce sacrement. Car la substance du
pain est totalement changée en la substance du
corps du Christ, et la substance du vin est totale-
ment changée en la substance de son sang. Cette

mutation n’est donc pas d’ordre formel, mais
substantiel. Elle ne rentre dans aucune espéce de
mouvement naturel : on peut la dénommer pro-
prement franssubstantiation.

a. 5 Les accidents du pain et du vin demeu-
rent-ils dans ce sacrement ?

Il semble que non, mais Augustin dit, dans son
livre sur Les Sentences de Prosper : Quant a nous, sous
Laspect du pain et du vin que nous voyons, ce sont des réa-
lités invisibles, a savoir le corps et le sang, que nous hono-
rons.

Une fois la consécration terminée, il
apparait au sens que tous les accidents du
pain et du vin demeurent, ct c’est conformé-
ment 2 la raison que cela advient de par la provi-
dence divine. Du fait, premicrement, qu’il n’est
pas pour les humains habituel, mais horrible, de
manger de la chair humaine et de boire du sang
humain, la chair et le sang du Christ nous sont
donnés a prendre sous les aspects de ce qui est
d’un usage humain plus courant, a savoir le pain
et le vin.

Cest deuxi¢emement afin que les in-
croyants ne se moquent pas de ce sacrement, au
cas ou nous mangerions notre Seigneur sous ’as-
pect qui lui est propre.

Et troisitmement pour que, recevant
sans le voir le corps et le sang de notre Seigneur,
le mérite de notre foi y gagne.

a. 6 Est-ce que dans ce sacrement, une fois Ia
consécration terminée, Ia forme substantielle
du pain demeure ?

1l semble que oui, mais la forme subs-
tantielle du pain fait partie de sa substance.
Or celle-ci est changée en corps du Christ, on I'a
dit (a. 2-4). La forme substantielle du pain ne de-
meure donc pas.

Certains ont affirmé que, une fois la con-
sécration terminée, il demeure non seulement les
accidents du pain, mais aussi sa forme substan-
tielle. — Or Cest la chose impossible. D’abord
parce que, si la forme substantielle demeurait, il
n’y aurait rien, a part la seule maticre, qui soit
changé de pain en corps du Christ. Il s’ensuivrait
alors qu’il n’y aurait pas changement en tout le
corps du Christ, mais seulement en sa matiére.
C’est contraire a la forme du sacrement qui dit :
Ceci est mon corps.

95



Ensuite patce que, si la forme substan-
tielle du pain demeurait, ce serait ou bien dans la
maticre, ou bien séparément de la matiere. La pre-
miere chose est impossible patce que, si elle de-
meurait dans la matiére du pain, alors toute la
substance du pain demeurerait, et c’est contraire
a ce qu’on a dit. Mais elle ne pourrait demeurer en
une autre matiere, car il n’y a de forme propre
qu’en une matiére appropriée. — Et si elle demeu-
rait séparément de la matiere, elle serait alors une
forme intelligible en acte, et méme un intellect :
telles sont en effet les formes séparées de la ma-
ticre.

Enfin, ce serait incompatible avec ce sa-
crement. Car les accidents du pain y demeu-
rent en sorte qu’ils permettent au corps du
Christ d’étre visible, mais non pas sous I’as-
pect qui lui est propre, comme on I’a dit (a. 5).

Il faut donc dire que la forme substan-
tielle du pain ne demeure pas.

a. 7 La mutation en question est-elle instan-
tanée, ou progressive ?

Non et oui, semble-t-il, mais cette muta-
tion est I'effet d’une puissance infinie, a qui il re-
vient d’opérer d’un seul coup (s#bito).

Ily a trois raisons a ce qu'un changement
soit instantané. Cela peut tenir a la forme qui est
le terme du changement. S’il s’agit d’'une forme
qui, telle la santé,. admet le plus et le moins, c’est
progressivement qu’un sujet 'acquiert. Pour au-
tant, vu qu'une forme substantielle 7 'admet pas le
Pplus ni le moins, il s’ensuit que son introduction
dans une matiere a lieu d’un seul coup. — Cela peut
aussi tenir au sujet, lequel est parfois préparé pro-
gressivement a la réception de la forme: c’est
ainsi que ’eau se réchauffe progressivement. Mais
lorsqu’un sujet se trouve justement on ne peut
mieux disposé a la forme (i wultima dispositione ad
Jformam), il la recoit d’un seul coup, tout comme
Pair recoit la lumiere. — Cela peut enfin tenir a la
puissance infinie de agent, qui fait que la matiere
est immédiatement (szatin) disposée a la forme.
On lit en Mc 7, 34-35 que «lorsque le Christ eut
dit Ephphetha (ce qui veut dire : ouvre-tol), imme-
diatement les oreilles de I'homme s’onvrirent, et sa langue
fut délice de ce qui la retenait.

C’est pour ces trois raisons que la muta-
tion en question est instantanée. D’abord
parce que la substance du corps du Christ,
qui est son terme, n’admet pas de plus ni de
moins. — Ensuite parce que cette mutation ne
comporte pas de sujet qui se préparerait

progressivement. — Enfin parce qu’elle est
Peffet de la puissance infinie de Dieu.

a. 8 Est-il vrai de dire que « le corps du Christ
provient du pain » ?

1l semble que non, mais, dans son livre
sur Les Sacrements, Ambroise dit : Quand on en vient

a la consécration, ¢'est du pain que provient le corps du
Christ.

Cette mutation du pain en corps du
Christ a quelque chose a voir avec la création
et la transformation naturelle, mais elle dif-
fére aussi de 'une et de PPautre. Ce qui en effet
est commun aux trois, c’est 'ordre des termes, a
savoir que telle chose vienne apres telle autre :
dans la création, ’étre vient apres le non-étre ;
dans le sacrement, le corps du Christ apres la
substance du pain ; dans la transformation natu-
relle, le blanc vient aprés le noir, ou le feu apres
Pair, les termes en question n’étant pas présents
simultanément.

La mutation dont nous parlons a ceci
de commun avec la création qu’il n’y a dans
aucune des deux un sujet commun aux deux
extrémes, au contraire de ce que donne a voir
n’importe quelle transformation naturelle.

Ladite mutation a néanmoins deux points
communs avec une transformation naturelle, mais
différemment. C’est d’abord que dans les deux, il
y a passage d’'un extréme a lautre (wnum extremo-
rum transit in alind) : le pain au corps du Christ, et
Pair au feu, tandis que le non-étre n’est pas changé
en étre. C’est néanmoins de facon différente que
la chose a lieu ici et 1a. Car dans le sacrement, il
y a passage de la substance du pain en totalité
au corps du Christ en totalité, tandis que,
dans une transformation naturelle, la matiére
d’une chose regoit la forme de I’autre, moyen-
nant ’abandon de la premié¢re forme. — Il y a
ensuite ceci de commun que, ici et la, il y a un
méme qui demeure, tandis que ce n’est pas le cas
dans la création. Il y a pourtant une différence.
Car dans une transformation naturelle, ce qui
demeure le méme, c’est la matiére ou le sujet,
tandis que dans le sacrement en question, ce
sont des accidents.

On peut déduire de 1a comment nous de-
vons nous exprimer différemment sur ces sujets.
Car, du fait que les extrémes ne sont présents en-
semble dans aucun des trois cas susdits, on n’y
peut non plus prédiquer un extréme de l'autre par
le verbe étre au présent (verbum substantivum prae-
sentis temporis). Nous ne disons pas en effet : /e non-

96



étre est étre s i @ le pain est corps du Christ 5 ni ['air est
feu, ou le blanc nor.

En raison de 'ordre des extrémes, nous
pouvons bien dans tous les cas nous servir de la
préposition de (ex), qui signifie cet ordre. Nous
pouvons en effet dire en vérité et au sens propre :
dn non-étre est venu létre, du pain le corps du Christ, de
Lair le feu, et du blanc le noir.

Mais comme, dans la création, 'un
des extrémes ne devient pas I’autre, nous ne
pouvons lui appliquer le terme de mutation,
en disant que le non-étre se change en étre,
alors que nous pouvons Pappliquer au sacre-
ment en question, tout autant qu’a une trans-
formation naturelle. Et du fait que, dans le sa-
crement en question, il y a un changement to-
tal de substance (fta substantia in totam), la dé-
nomination appropriée de cette mutation est
transsubstantiation |= passage (verbe fransire)
d’une substance a une autre].

Du fait, en outre, qu’il n’y a rien qu’on
puisse considérer comme le sujet de cette muta-
tion, ce qui est vrai d’une transformation naturelle
cu égard a son sujet n’a pas a étre admis ici. Il est
d’abord évident qu’étre sujet implique d’étre en
puissance de opposé : c’est ce qui nous fait dire
que /e blanc peut étre noir, ou que air peut étre fen. On
ne le dit toutefois pas aussi proprement dans ce
cas que dans le premier : car le sujet du blanc, qui
est potentiellement noir, fait toute la substance du
blanc, dont la blancheur n’est pas une partie, tan-
dis que le sujet de la forme de Dair en fait partie.
Par suite, quand on dit : [air peut étre feu, c’est vrai,
moyennant une synecdoque, eu égard a sa partie.
Mais, dans la mutation en question, du fait qu’il
n’y a, tout comme dans la création, aucun sujet,
on ne dit pas qu'un extréme peut étre lautre,
comme Sl le non-étant pouvait étre un étant, ou comme
si du pain pouvait étre corps du Christ. — Pour la méme
raison, on ne peut dire au sens propre que /éfant
adpient du non-étant, ou que du pain advient le corps dn
Christ : car la préposition de désigne une cause de
méme substance (comsubstantialens). Cette con-
substantialité des extrémes dans les transfor-
mations naturelles tient avant tout (penes) a
leur communauté de sujet. — Et, pour une rai-
son semblable, on n’accorde pas que du pain sera
corps du Christ, ni qu’il devienne corps du Christ, pas
plus qu'on n’accorde, dans le cas de la création,
que /e non-étant sera étant, ou que le non-étant devient
étant, car cette maniere de patler n’est vraie des
transformations naturelles qu’en vertu de leur su-
jet, si *par exemple nous disons que /& blanc devient
noir, ou que e blanc sera noir.

Du fait pourtant que, dans le sacrement
en question, une fois la mutation accomplie,

quelque chose demeure identiquement, a savoir
les accidents du pain (on I’a dit — cf. a. 5), certaines
de ces expressions peuvent étre accordées en rai-
son d’une certaine ressemblance : que du pain soit
corps dn Christ, ou que du pain adpienne le corps dn
Christ, en n’entendant pas par le terme pain la
substance du pain, mais d’'une maniére générale
ce qui se tient sous les aspects du pain, sous
lesquels se tient d’abord la substance du pain,
et ensuite le corps du Christ.

Q. 76 La maniére dont le Christ existe
dans ce sacrement

a. 1 Le Christ est-il tout entier renfermé dans
ce sacrement ?

Il semble que non, mais Ambroise dit
dans son livre sur Les offices : Le Christ est dans ce
sacrement.

11 est absolument nécessaire de confesser
selon la foi catholique que le Christ se trouve tout
entier dans ce sacrement. C’est néanmoins de
deux maniéres, il faut le savoir, que quelque chose
du Christ y est présent : cela tient d’une part, pour
ainsi dire, au pouvoir (quasi ex vi) du sacrement ;
et d’autre part a une coexistence (concomitantia)
d’ordre naturel. De par le pouvoir du sacre-
ment, il y a sous les aspects de celui-ci ce en
quoi la substance préexistante du pain et du
vin est changée immédiatement, pour autant
que cela soit signifié par les termes de sa formula-
tion, lesquels produisent un effet (sunt effectiva),
dans ce sacrement comme dans les autres, en 'oc-
currence quand on dit : Ceci est mon corps. Ceci est
mon sang. Mais de par une coexistence natu-
relle, il y a dans ce sacrement ce qui est réel-
lement uni a ce qui est le terme de la mutation
susdite. Si en effet deux choses sont réellement
unies, il faut que, 1a ot 'une se trouve réellement,
Pautre y soit aussi : car c’est seulement par un acte
mental que l'on distingue des choses réellement
unies.

a. 2 Le Christ est-il tout entier renfermé en
chacun des deux aspects de ce sacrement ?
Il semble que non, mais a propos du

terme coupe, en 1 Co 11, 25, la Glose dit : C'est /e
méme quii est pris sous I'nn ou l'antre aspect, a savoir le

97



pain ou le vin. Le Christ parait donc étre tout en-
tier sous I'un et 'autre aspect.

Draprés ce qu’on a dit plus haut, il faut
tenir avec la plus grande certitude que le Christ
est tout entier renfermé sous ’'un et ’autre as-
pect de ce sacrement, mais diversement. Car
sous aspect du pain, c’est en vertu du sacre-
ment, tandis que sous I’aspect du vin, c’est
par une coexistence réelle, ainsi qu'on I'a dit
précédemment de 'ame et de la divinité du Christ
(a. 1). Et sous l'aspect du vin, c’est bien en vertu
du sacrement que se trouve le sang du Christ, tan-
dis que son corps s’y trouve de par une coexis-
tence réelle, tout comme son ame et sa divinité,
en sorte que son sang n’est plus séparé de son
corps comme il le fut lors de sa passion et de sa
mort. En conséquence, si ce sacrement avait été
célébré a ce moment-la, le corps du Christ se se-
rait trouvé sans son sang sous les aspects du pain,
et son sang sans son corps sous l'aspect du vin,
comme cela était en vérité (in rei veritate).

a. 3 Le Christ est-il tout entier en n’importe
quelle partie des aspects du pain et du vin ?

Il semble que non, mais Augustin dit
dans un sermon : Ce sont des individus qui recoivent le
Christ Seignenr, et il est tout entier dans des portions indi-
viduelles, sans que leur individualité le diminue ; ¢'est en-
tierement qu’il s'offre sous cette forme individuelle.

On I'a établi (a. 1 ad 3) : du fait que la
substance du corps du Christ se trouve dans ce
sacrement en vertu du sacrement, tandis que la
grandeur mesurable s’y trouve en vertu dune
coexistence réelle, le corps du Christ se trouve
dans ce sacrement a la maniere d’une subs-
tance, en Poccurrence a la maniére dont une
substance comporte des dimensions, et non
pas a la maniére des dimensions, c’est-a-dire a
la maniére dont la grandeur mesurable d’un corps
est soumise a la grandeur mesurable de I'espace.
Or il est évident que la nature d’une substance
se trouve tout entiére en n’importe quelle par-
tie des dimensions qu’elle comporte : la nature
de l’air est tout entiere en n’importe quelle partie
de lair, et la nature du pain est tout enti¢re en
n’importe quelle partie du pain. Peu importe qu’il
y ait dans les dimensions une division actuelle
(que lair soit divisé, ou le pain coupé) : si elles
n’étaient pas actuellement divisées, elles n’en se-
raient pas moins divisibles en puissance. On voit
par suite clairement que le Christ est tout entier
en n’importe quelle partie des aspects du pain,

lors méme que I’hostie reste enticre, et non pas
seulement lorsqu’elle est brisée, ainsi que le disent
certains (ils prennent 'exemple de 'image qui pa-
rait dans un miroir : il n’en parait qu’une dans un
miroir intact, mais plusieurs en chacune des par-
ties si on a brisé le miroir). Les deux cas ne sont
pas du tout semblables. Car la multiplication de
cette sorte d’images se produit sur le miroir du fait
des diverses réflexions sur des parties diverses,
alors qu’ici, il n’y a qu’une seule consécration qui
fait que le corps du Christ se trouve dans le sacre-
ment.

a. 4 Est-ce que Ia grandeur mesurable du
corps du Christ se trouve tout entiére dans ce
sacrement ?

Il semble que non, mais la grandeur me-
surable d’un corps n’est pas réellement
(secundum esse) séparable de sa substance.
Or la substance du corps du Christ est tout entiere
présente dans ce sacrement, comme on 'a établi
(a. 3). Sa grandeur mesurable s’y trouve donc aussi
tout enticre.

On l'a dit (a. 1) : c’est de deux manieres
que quelque chose du Christ se trouve en ce sa-
crement: d’une part en vertu du sacrement;
d’autre part du fait d’une coexistence naturelle.
En vertu du sacrement, la grandeur mesurable du
corps du Christ ne s’y trouve pas. Car ce qui s’y
trouve en vertu du sacrement, c’est le terme im-
médiat de la mutation. Or la mutation qui a lieu
dans ce sacrement a pour terme immédiat la
substance du corps du Christ, et non point ses
dimensions. On le voit a ce que la grandeur me-
surable du pain demeure apres la consécration :
seule sa substance a disparu. — Comme néan-
moins la substance du corps du Christ n’est pas
réellement dépouillée de sa grandeur mesurable,
ni de ses autres accidents, il s’ensuit que, de par
une coexistence réelle, la grandeur mesurable du
corps du Christ et tous ses autres accidents se
trouvent réellement dans ce sacrement.

a. 5 Le corps du Christ se trouve-t-il en ce sa-
crement comme dans un lieu (sicut in loco) ?

11 semble que oui, mais il y a nécessaire-
ment une égalité entre un espace et ce qui oc-
cupe, comme le montre Aristote au 4¢me livre de
sa Physigune. Or le lieu ou se trouve ce sacrement
est beaucoup plus petit que le corps du Christ. Ce-
lui-ci ne s’y trouve donc pas comme en un lieu.

98



On l'a dit (a. 1 ad 3; a. 3): le corps du
Christ n’est pas dans ce sacrement de la maniére
qui est propre a une grandeur mesurable, mais
plutot substantiellement (secundum modum substan-
tzae). Of tout corps occupe un espace a la maniere
d’une grandeur mesurable, puisque la mesure de
sa grandeur est la méme que celle de P'espace. 11
reste donc que le corps du Christ soit dans ce sa-
crement non pas comme en un lieu, mais substan-
tiellement, c’est-a-dire a la maniére dont une subs-
tance est renfermée dans ses dimensions. Car la
substance du Christ advient dans ce sacrement a
la suite de celle du pain. C’est pourquoi, de méme
que la substance du pain n’était pas sous ses
dimensions comme en un lieu, mais substan-
tiellement, ainsi en va-t-il de la substance du
corps du Christ. Celle-ci n'est pourtant pas le
sujet de ces dimensions, comme Détait la
substance du pain. C’est pourquoi la substance
du pain se trouvait 1a comme en un lieu en raison
de ses dimensions : elle égalait en effet son lieu
moyennant ses dimensions propres. Mais la subs-
tance du corps du Christ égale ce lieu moyennant
des dimensions qui lui sont étrangeres: c’est
pourquoi, a l'inverse, les dimensions propres au
corps du Christ sont attachées a ce lieu par l'inter-
médiaire de la substance, ce qui va a ’encontre de
la notion de corps occupant un lieu. Le corps du
Christ n’est donc d’aucune maniere dans ce sacre-
ment comme en un lieu.

a. 6 Le corps du Christ est-il en mouvement
(mobiliter) dans ce sacrement ?

Il semble que oui, mais une méme chose
ne peut étre a la fois en mouvement et en repos,
sans quoi les contradictoires seraient vraies du
méme sujet. Or le corps du Christ est en repos
au ciel. Il n’est donc pas en mouvement dans ce
sacrement.

Lorsque quelque chose est un par son su-
jet, et multiple quant ce qu’il est, rien n’empéche
qu’il se meuve a un point de vue, et demeure im-
mobile 2 un autre : c’est autre chose pour un corps
d’étre blanc et d’étre grand, et il peut en consé-
quence se mouvoir quant a sa blancheur, tout en
demeurant immobile quant a sa grandeur. Or,
pour le Christ, étre en soi n’est pas la méme chose
qu’étre dans le sacrement : car le fait méme de dire
qu’il est dans le sacrement signifie qu’il a un cer-
tain rapport a ce sacrement. Du point de vue de
cette maniere d’étre, le Christ ne se meut pas lo-
calement par soi, mais par accident. Car le Christ

n’est pas dans ce sacrement comme en un lieu, on
I’a dit, et ce qui n’est pas dans un lieu ne se meut
pas localement par soi, mais seulement selon le
mouvement de ce en quoi il est.

Il ne se meut non plus d’aucun autre
changement selon I'étre qu’il a dans ce sacrement,
par exemple quant au fait qu’il cesse d’y étre. Car
ce qui a de soi un étre sans défaut ne peut étre un
principe de déficience : c’est la déficience d’autre
chose qui fait qu’il cesse de s’y trouver. C’est ainsi
que Dieu, dont I’étre est sans défaut et immortel,
cesse d’étre dans une créature corruptible du fait
que celle-ci cesse d’étre. A cet égard, puisque le
Christ a un étre sans défaut et incorruptible, il ne
cesse d’étre dans le sacrement ni du fait que celui-
ci cesse d’étre, ni du fait de son déplacement (ce
qu’on a dit le montre), mais seulement du fait que
les aspects de ce sacrement disparaissent (desinunt
esse).

Par conséquent, c’est a proprement par-
ler sans mouvement que le Christ se trouve dans
ce sacrement.

Q. 77 Les accidents qui demeurent dans
ce sacrement

a. 1 Des accidents demeurent-ils sans sujet
dans ce sacrement ?

Il semble que non, mais Grégoire dit
néanmoins, dans une homélie pascale, que /s as-
pects sacramentaux: sont les appellations de ce qui existait
anparavant, a savoir du pain et du vin. Pour autant, du
fait que la substance du pain et du vin ne de-
meure pas, il semble que les aspects en ques-
tion soient dépourvus de sujet.

Les accidents du pain et du vin, dont le
sens appréhende la permanence dans ce sacre-
ment aprés sa consécration, ne sont pas comme
en un sujet dans la substance du pain et du vin,
qui ne demeure pas, ainsi qu'on I’a établi (q. 75 a.
2). Non plus qu’en leur forme substantielle, qui ne
demeure pas, laquelle, si elle demeurait, #e pourrait
étre un sujet, comme le montre Boece dans son livre
sur La Trinité. 11 est tout aussi évident que des ac-
cidents de cette sorte ne sont pas dans la subs-
tance du corps et du sang du Christ comme en un
sujet : car la substance d’un corps humain ne peut
d’aucune maniere étre pourvue de tels accidents,
et il n’est pas non plus possible que le corps du
Christ, a ’état glorieux et impassible, soit altéré au
point de recevoir des qualités de cette sorte.

99



Certains disent toutefois qu’ils sont dans
'air environnant comme en un sujet. — Or c’est
impossible. Premiérement parce que l'air n’est pas
tel qu’il puisse recevoir de tels accidents. — Deu-
xiémement parce que ceux-ci ne se trouvent pas
la ou il y a de Pair. Bien plutot Pair est-il chassé
par le mouvement de ces aspects. — Troisieme-
ment parce que des accidents ne passent pas de sujet en
sujet, en sorte quun méme accident numérique-
ment identique qui se trouve d’abord en un sujet
se trouve pat la suite en un autre. C’est en effet de
son sujet quun accident tient son nombre. 1l ne
se peut donc que, demeurant numériquement
identique, il soit tantot en tel sujet, tantot en tel
autre. — Quatriémement parce que, l'air ne per-
dant pas les accidents qui lui sont propres, il aurait
a la fois des accidents propres et étrangers. — Et
'on ne peut dire que cela se produit miraculeuse-
ment en vertu de la consécration, car ce n’est pas
la ce que signifient les paroles consécratoires, les-
quelles ne produisent rien d’autre que ce qu’elles
signifient.

Reste donc que les accidents demeurent
dans ce sacrement sans sujet, ce qui peut assuré-
ment étre un effet de la puissance divine. Car, du
fait qu’un effet dépend plus de sa cause pre-
miére que d’une cause seconde, Dieu, qui est
la cause premiere de la substance et de I’acci-
dent, peut, par sa puissance infinie, maintenir
dans I’étre un accident malgré la suppression
de la substance par laquelle il était maintenu
dans P’étre comme par sa cause propre : c’est
de cette maniére qu’il peut aussi produire d’autres
effets de causes naturelles en 'absence de celles-
ci, ainsi qu’un corps humain fut formé au ventre
de la Vierge sans semence male.

a. 2 Dans ce sacrement, est-ce la grandeur
mesurable du pain et du vin qui est le sujet
des autres accidents ?

Il semble que non, mais les qualités ne
sont divisibles que par accident, en raison de leur
sujet. Or les qualités qui demeurent dans ce sacre-
ment doivent leur division a celle de la grandeur
mesurable, ainsi qu’il apparait au sens. C’est donc
la grandeur mesurable qui est le sujet des acci-
dents qui demeurent dans ce sacrement.

11 faut dire que les autres accidents qui de-
meurent dans ce sacrement se trouvent comme en
leur sujet dans la grandeur mesurable du pain ou
du vin, qui demeure. Premic¢rement du fait qu’il
apparait au sens qu’il y a la une grandeur colorée

porteuse d’autres accidents, en quoi le sens ne se
trompe pas.

Deuxiemement parce que la grandeur
mesurable est le premier ordonnancement (dispo-
sitio) de la matiere, ce pourquoi Platon a fait du
grand et du petit les premicres différences de celle-
ci. Bt comme la matiére est le premier sujet, il
s’ensuit que tous les autres accidents se rapportent
a leur sujet par la médiation de la grandeur mesu-
rable : ainsi appelle-t-on surface le sujet premier de
la couleur. C’est pour cette raison que certains af-
firmerent que les dimensions sont la substance
des corps, selon le 3¢me livre de la Métaphysique. Et
du fait que, au retrait du sujet, les accidents de-
meurent selon ’étre qu’ils avaient auparavant, il
s’ensuit que tous les accidents continuent d’avoir
la grandeur mesurable pour base (remanent fundata
super quantitaten dimensivan).

Troisiemement parce que, le sujet étant
le principe de ’individuation des accidents, il
faut que ce qui est posé comme sujet de cer-
tains accidents soit en quelque maniere prin-
cipe d’individuation. La notion d’individu im-
plique en effet Pimpossibilité d’exister en plu-
sieurs, laquelle se présente de deux manieres. 1l y
a d’une part le fait de ne pas étre de nature a étre
en quelque chose : c’est ainsi que les formes im-
matérielles séparées, subsistant par soi, sont par
elles-mémes individuelles. I1 y a d’autre part le fait
qu'une forme substantielle ou accidentelle est
certes de nature a étre en quelque chose, mais non
point en plusieurs : c’est ainsi que telle blancheur
est en tel corps. Du premier point de vue, c’est la
matiere qui est le principe de lindividuation de
toutes les formes inhérentes : comme en effet les
formes de cette sorte sont par elles-mémes de na-
ture a étre en quelque chose comme en un syjet,
des lors que 'une d’elles est regue en une matiere
qui ne se trouve pas en autre chose, la forme
méme qui existe de cette maniére ne peut pas non
plus étre en autre chose. Et du second point de
vue, il faut dire que le principe de Pindividua-
tion est la grandeur mesurable. Ce qui fait que
quelque chose est de nature a n’étre qu’en un seul,
C’est que cela est en soi indivis et distinct (dzvisum)
de tout le reste. Or c’est en raison de sa grandeur
qu’il arrive a une substance d’étre divisée, selon le
1er livre de la Physigune. C’est pourquoi la grandeur
mesurable est un principe d’individuation pour les
formes de cette sorte, dans la mesure ou des
formes numériquement diverses se trouvent en
diverses parties d’une matiére. Il s’ensuit que la
grandeur mesurable a de soi une forme d’in-
dividualité : c’est ainsi que nous pouvons nous
figurer plusieurs lignes de méme espece différant
par leur position, laquelle est de 'ordre de ladite

100



grandeur (guae cadit in ratione quantitatis hujus), car
C’est le propre d’une dimension que d’étre e
grandenr ayant une position. La grandeur mesurable
peut donc étre un sujet d’autres accidents, plutot
que linverse.

a. 3 Est-ce que les aspects qui demeurent
dans ce sacrement peuvent modifier quelque
chose d’extérieur ?

S’ils ne pouvaient modifier des corps ex-
térieurs, ils ne pourraient étre sentis : il y a en effet
sensation de quelque chose pour autant quun
sens soit modifié par le sensible, selon le 2¢me livre
sur L dgme.

Du fait que rien n’agit qu'autant qu’il est
en acte, il s’ensuit que le rapport de quoi que ce
soit a I'agir est conforme a son rapport a ’étre.
Comme par conséquent, ainsi qu’on I'a dit (a. 1,
ad 3), la puissance divine donne aux aspects
sacramentaux de demeurer dans I’étre qui
était le leur lorsqu’existait la substance du
pain et du vin, il s’ensuit qu’ils demeurent de
méme dans leur agir. Pour autant, tout ce qu’ils
étaient capables de produire alors, ils peuvent en-
core le produire lorsque la substance du pain et
du vin est devenue corps et sang du Christ. Il n’est
donc pas douteux qu’ils puissent modifier des
corps extérieurs.

a. 4 Les aspects sacramentaux sont-ils cor-
ruptibles ?

II semble que non, mais on voit bien que
des hosties consacrées pourrissent et se corrom-
pent.

La corruption est #n mouvement de I'étre an non-étre.
Or on a dit plus haut (a. 3) que les aspects sacra-
mentaux conservent le méme étre qu’ils avaient
auparavant, lorsqu’il y avait la substance du pain
et du vin. Pour autant, tout comme I’étre de ces
accidents pouvait se corrompre lorsqu’il y avait la
substance du pain et du vin, il le peut aussi en I’ab-
sence de cette substance.

La corruption de tels accidents pouvait
en premier lieu avoir deux formes : par soi, et par
accident. Par soi d’une part, autrement dit par une
altération qualitative, voire un accroissement ou
une diminution quantitatives. Non pas certes par
ce type d’accroissement ou de diminution que 'on
ne rencontre que chez des corps animaux — les-
quels ne sont pas la substance du pain et du vin —

mais pat addition ou division. Ainsi en effet qu’on
le lit au 3¢me livre de la Métaphysigue, la division dé-
truit une grandeur unique (#na dimensio) en en fai-
sant deux, et I’'addition en fait au contraire une 2
partir de deux. Il est évident que les accidents en
question peuvent se corrompre de cette maniere
apres la conséceration, car la grandeur mesurable
qui demeure peut quant a elle se préter a division
ou addition. Et comme elle est sujet de qualités
sensibles, ainsi qu'on a dit (a. 2), elle peut aussi
étre le sujet de leur altération, si par exemple la
couleur ou la saveur du pain ou du vin est altérée.

Elles pouvaient autrement se corrompre
par accident, de par la corruption de leur sujet. Et
elles le peuvent de cette maniére méme apres la
consécration. En effet, bien que leur sujet ne
demeure pas, n’en demeure pas moins I’étre
qu’avaient dans ce sujet les accidents de cette
sorte, lequel est assurément approprié et con-
forme au sujet. Pour autant, un tel étre peut étre
corrompu par un agent contraire, ainsi que I’était
la substance du pain et du vin, laquelle n’était pas
non plus corrompue sans une altération préalable
du c6té des accidents.

1l y a néanmoins une distinction a faire
entre les deux corruptions susdites. Puisqu’en ef-
fet le corps et le sang du Christ font suite dans ce
sacrement a la substance du pain et du vin, §’il se
produit du coté des accidents un changement in-
suffisant pour que le pain et le vin se corrompent,
le corps et le sang du Christ ne cessent pas, du fait
du changement en question, d’étre dans ce sacre-
ment: soit qu’il se produise un changement
d’ordre qualitatif tel qu'un changement minime de
couleur ou de saveur du vin ou du pain ; soit que
la chose soit d’ordre quantitatif, comme lorsque
du pain ou du vin sont divisés en des parties telles
que la nature du pain et du vin puisse encore y
étre conservée. — Mais s’il se produit un chan-
gement qui elt été assez important pour cor-
rompre la substance du pain ou du vin, le
corps et le sang du Christ ne demeurent pas
dans ce sacrement. Cela vaut autant dans 'ordre
des qualités — dans le cas ou le changement de la
couleur, de la saveur ou des autres qualités du pain
ou du vin sont absolument incompatibles avec la
nature du pain ou du vin — que dans l'ordre de la
quantité — par exemple si le pain est réduit en
poudre, ou si le vin est divisé en parties si petites
qu’il ne demeure plus rien de I'aspect du pain ou
du vin.

101



a. 5 Peut-il y avoir génération de quelque
chose a partir des aspects sacramentaux ?

11 semble que non, mais on voit bien que
quelque chose est engendré a partir des aspects
sacramentaux : de la cendre s’ils sont brilés ; de
la vermine s’ils pourrissent ; de la poudre s’ils sont
broyés.

Le 1er livre sur La génération et la corruption dit que
c'est par la corruption d’une chose qu'en est engendrée nne
autre. 11 faut donc que quelque chose soit engen-
dré a partir des aspects sacramentaux, des lors
qu’ily en a corruption, comme on I'a dit (a. 4). Car
ils ne se corrompent pas au point de disparaitre
completement, comme §’ils étaient annihilés : il
est évident que quelque chose de sensible leur fait
suite.

Mais il est difficile de voir comment
quelque chose peut étre engendré a partir d’eux.
11 est en effet évident qu’a partir du corps et du
sang du Christ, qui sont la en toute vérité, rien
n’est engendré, puisqu’ils sont incorruptibles. Or,
si la substance du pain ou du vin, voire leur ma-
tiere, demeuraient dans ce sacrement, il serait aisé
d’indiquer ce qui est engendré a partir d’eux
comme étant ce sensible qui leur fait suite, ainsi
que certains I'ont affirmé. Or il y a 1a une erreur,
ainsi qu'on I’a établi (q. 75, a. 2, 4, 8).

C’est ce qui a fait dire a certains que les
réalités engendrées ne proviennent pas des as-
pects sacramentaux, mais de I'air ambiant. — C’est
la assurément chose impossible a plusieurs égards.
Premiérement parce qu'une chose est engendrée
a partir de ce qui auparavant présente altération et
corruption. Or ni altération ni corruption ne sont
apparues auparavant dans l'air ambiant. Ce n’est
donc pas de lui que sont engendrés des vers ou
des cendres. — Deuxiémement parce que la nature
de lair n’est pas telle que de pareilles choses
solent engendrées de lui par cette sorte d’altéra-
tions. — Troisitmement parce qu’il peut arriver
que de nombreuses hosties consacrées soient bri-
lées ou pourrissent, mais il ne se pourrait qu’au-
tant de corps minéral (Zerreo) soit engendré a partir
de P’air sans que se produise un épaississement de
Pair important autant que notoire (wagna et etiam
valde sensibili). — Quatriemement parce qu’il peut
arriver la méme chose aux corps solides environ-
nants, tels que du fer ou des pierres, lesquels de-
meurent intacts apres la génération des choses en
question. — Cette position n’est donc pas soute-
nable, parce qu’elle est contraire a ce qui apparait
au sens.

D’autres ont dit par suite quil y a un re-
tour de la substance du pain et du vin au moment

méme de la corruption des aspects, et qu’ainsi,
C’est a partir de la substance du pain et du vin qui
revient que sont engendrés des cendres, des vers,
ou cette sorte de choses. — Cette conception pa-
rait cependant intenable. Premiérement parce
que, sila substance du pain et du vin a été changée
en corps et sang, comme on I’a établi (q. 75, 4. 2,
4), la substance du pain et du vin ne peut revenir
sans que le corps ou le sang du Christ ne soit re-
converti en substance du pain et du vin, ce qui est
impossible : de méme, si de air est changé en feu,
Iair ne peut revenir a moins que le feu ne soit re-
converti en air. Mais si la substance du pain ou du
vin était annihilée, elle ne pourrait revenir a nou-
veau, puisqu’il n'y a pas de retour a I'identique de
ce qui a été anéanti, sauf a dire que ladite subs-
tance revient parce que Dieu recrée une nouvelle
substance a la place de la premiere. — L'impossi-
bilité tient deuxiémement a ce qu’on ne peut indi-
quer le moment ou la substance du pain revient.
Ce qu'on a dit plus haut (a. 4; q. 76, a. 6 ad 3)
montre en effet clairement que, tant que demeu-
rent les aspects du pain et du vin, le corps et
le sang du Christ demeurent, sans étre en-
semble dans ce sacrement avec la substance
du pain et du vin (q. 75, a. 2). La substance du
pain et du vin ne peut donc revenir tandis que les
aspects sacramentaux demeurent. Elle ne le peut
pas plus lorsqu’ils disparaissent, car la substance
du pain et du vin serait alors dépourvue de ses ac-
cidents propres, ce qui est impossible. — Sauf a
dire quau dernier instant de la corruption des as-
pects revient non pas certes la substance du pain
et du vin — car ce méme instant serait le premier
auquel commencent d’exister les substances en-
gendrées a partir des aspects — mais la matiere du
pain et du vin, qu’on dirait plutot recréée que re-
venant a proprement patler. La position susdite
serait tenable en ce sens.

11 ne semble toutefois pas raisonnable de
dire que quelque chose se produit miraculeuse-
ment dans ce sacrement sinon par la seule con-
sécration, d’ou ne découle ni création ni re-
tour d’une matiére. Il vaut donc mieux dire,
semble-t-il, que la consécration donne par elle-
méme, de facon miraculeuse, a la grandeur mesu-
rable du pain et du vin d’étre le sujet premier des
formes qui s’ensuivent. Or c’est la chose propre a
la matiére. Aussi est-il conféré en conséquence a
ladite grandeur mesurable tout ce qui reléve de la
matiere. Par suite, tout ce qui peut étre engendré
a partir de la matiere d’un pain supposé existant
(s essed), peut tout a fait étre engendré a partir de
la grandeur mesurable susdite du pain et du vin,
non pas en vertu d’un nouveau miracle, mais en
vertu de celui qui a été précédemment accompli.

102



a. 6 Les aspects sacramentaux peuvent-ils
nourtir ?

11 semble que non, mais Paul dit en 1 Co
11, 21, en parlant du sacrement en question : L #
a faim, quand lautre est ivre. Commentaire de la
Glose : I/ dénonce ceuxc qui, aprés la célébration du saint
mystere et la conséeration du pain et du vin, réclamaient
lenrs offrandes et, au lien de les partager anx autres, se les
réservaient an point de s'enivrer, chose qui ne pourrait
se produire si les aspects sacramentaux ne nout-
rissaient pas. Ils nourrissent donc.

Cette question ne présente aucune diffi-
culté, une fois résolue la précédente. Car, selon le
2¢me livre sur I 'gme, un aliment tient son pouvoir
nutritif de ce qu’il se transforme en la substance
de I’étre qui est nourri. Or, on I'a dit (a. 5), les as-
pects sacramentaux peuvent se transformer en
une substance engendrée a partir d’eux. Etils peu-
vent se transformer en corps humain pour la
méme raison qu’en cendres ou en vermine. Il est
donc évident qu’ils nourrissent.

Quant 2 la these de certains selon qui ils
ne nourrissent pas vraiment, par une transforma-
tion en corps humain, mais restaurent et renfor-
cent moyennant une modification des sens (a la
maniere dont 'odeur de la nourriture donne de la
force a ’homme, et celle du vin Ienivre), elle est
visiblement fausse. Car une restauration de cette
sorte ne suffit pas longtemps a un humain, dont
le corps, ne cessant d’éliminer, a besoin d’étre res-
tauré. Celui-ci n’en pourrait pas moins étre ali-
menté, s’il consommait des hosties et du vin con-
sacré en grande quantité.

On ne peut pas plus soutenir, comme
certains, que les aspects sacramentaux nourrissent
moyennant une persistance de la forme substan-
tielle du pain et du vin. D’une part, celle-ci ne sub-
siste pas, on I'a établi (q. 75, a. 6). — D’autre part,
Pacte de noutrir n’est pas tant le fait de la
forme que de la mati¢re, qui regoit la forme
de I’étre noutrri, tandis que disparait la forme
de Paliment. Aussi lit-on, au 2¢me livre sur 1. dme,
que laliment est dissemblable au départ, et assi-
milé pour finir.

a. 7 Ce sacrement donne-t-il lieu a une frac-
tion des aspects sacramentaux ?

Il semble que non, mais c’est une division
de la grandeur qui opere la fraction. Oriln’y ala
aucune grandeur divisible en dehors des aspects
sacramentaux : ce n’est pas plus le cas du corps du
Christ, qui est incorruptible, que de la substance

du pain, qui ne demeure pas. Il y a donc une frac-
tion des aspects sacramentaux.

11y a eu chez les Anciens plus d’une opi-
nion sur ce point. Certains ont dit que, dans ce
sacrement, il n’y a pas de fraction véritable, mais
seulement aux yeux des spectateurs (secundum as-
pectum intuentium). — Ot cela n’est pas tenable car,
dans ce sacrement de la vérité, le sens n’est pas
trompé en jugeant de ses objets propres : la frac-
tion en fait partie, qui d’une chose en fait plu-
sieurs, lesquels sont, d’apres le traité de L 'dme, des
sensibles communs.

Clest ce qui a fait dire a d’autres qu’il y
avait la une fraction véritable en Pabsence de
substance. — Or cela est tout aussi contraire aux
sensations. Car ce qu’on voit dans ce sacrement,
C’est une grandeur qui est d’abord a I’état d’unité,
et ensuite divisée en parties multiples, laquelle
doit donc étre sujette a une fraction.

Mais on ne peut pas dire que c’est le vrai
corps du Christ lui-méme qui est brisé. D’abord
parce quil est incorruptible et impassible. — En-
suite parce qu’il est tout entier en chaque partie,
comme on I’a établi (q. 76, a. 3), ce qui est con-
traire a la notion de réalité fractionnée.

Reste donc a dire que la fraction a lieu
comme en son sujet dans la grandeur mesu-
rable, tout comme les autres accidents. Et de
méme que les aspects sacramentaux sont le sacre-
ment du vrai corps du Christ, de méme la fraction
des aspects de cette sorte est le sacrement de la
passion du Seigneur, qui eut lieu dans le vrai
corps du Christ.

103



Jacques Joos (1945-2021), La Céne

(Perpignan, église Saint-Gaudérique)

104



